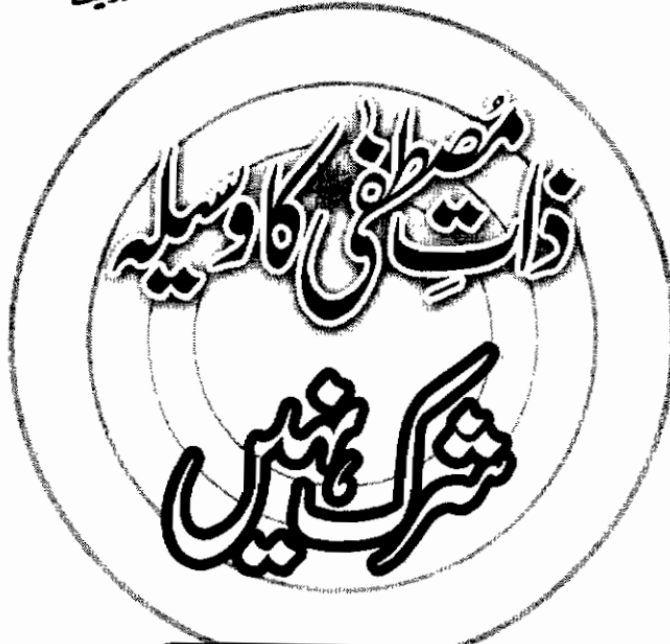


بِيَدِ الرَّبِّ تَعَمَّلُتْ بِدِ الرَّبِّ فِي حَجَّتْ  
الْمُبَرَّى



إمام علامہ محمد زادہ الکوثری المصری

فضیلیہ ایشیخ محمد بن علوی الممالی

حضرت عبدالحکیم شرف قادری

مکتبہ جمال کرم  
9. مرکز الائیں، دربار مارکیٹ لاہور  
Ph: 042-7324948

# ﴿ جملہ حقوق محفوظ ہیں ﴾

ذاتِ مُصطفیٰ شریف کا ویلے شرک نہیں ..... نام کتاب  
 امام علامہ محمد زاہد الکوثری المصری رحمۃ اللہ علیہ ..... مصنف  
 فضیلہ الشیخ اسید محمد بن علوی مالکی رحمۃ اللہ علیہ .....  
 حضرت مولانا عبدالحکیم شرق قلادڑی رحمۃ اللہ علیہ

تاریخ اشاعت ..... 2004ء

تعداد ..... گیارہ سو

زیر اہتمام ..... ایم احسان الحق صدیق

ناشر ..... مکتبہ جمال کرم لاہور

قیمت ..... روپے

## ملنے کے پتے

- ① ضیاء القرآن پبلیکیشنز داتا سٹنچ بخش روڈ لاہور
- ② ضیاء القرآن پبلیکیشنز 14 انفال پلازا، اردو بازار کراچی
- ③ فرید بک شال، اردو بازار لاہور
- ④ احمد بک کار پورشن عالم پلازا کمپنی چوک، راولپنڈی
- ⑤ مکتبہ المجاہد دارالعلوم محمد یہودی شیخ بھیرہ سرگودھا

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## پیش لفظ

اللہ تعالیٰ کا ارشاد گرامی ہے۔

یا ایہا الذین امنوا اتقو اللہ  
کرو اور اس کی طرف و سیلہ تلاش کرو۔

اس آیت مبارکہ میں اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو اپنی بارگاہ میں وسیلہ پکڑنے کا حکم دیا ہے خواہ وہ اعمال کی صورت میں ہو یا ذوات کی صورت میں۔ خود رسالت مآب علیہ نے بھی امت کو اس کی تعلیم دی۔ اس حوالے سے حدیث ضریر (تاریخ صحابی والی روایت) معرفہ ہے جس میں آپ علیہ نے انہیں اپنی ذات اقدس لو بارگاہ خداوندی میں وسیلہ بنانے کا حکم دیا۔ یہی وجہ ہے کہ صحابہ کرام سے لے کر آج تک تمام امت انبیاء و صلحاء خصوصاً سید الانبیاء علیہ نے کی ذات اقدس کو وسیلہ بناتے چلے آ رہے ہیں۔

کچھ اہل بدعت نے اس دور میں یہ ظلم کیا کہ اس عمل کو شرک و بدعت کا درجہ دے دیا ہے مثلاً شیخ زینون بجذبی کی کتاب کا ترجمہ شائع کیا گیا ہے اس میں وسیلہ منوع کے عنوان کے تحت لکھا "اسی طرح نبی اکرم علیہ نے کے مقام یا جاہ کا وسیلہ ہرگز جائز نہیں ہے" "مثلاً یوں کہا جائے کہ اے اللہ مجھے نبی اکرم علیہ نے کے طفیل شفاعة عنایت فرمایا کہنا بدعت ہے کیونکہ صحابہ کرام نے ایسا نہیں کہا" (اصلاح عقیدہ ص ۲۲۶ مطبوعہ فاروقی کتب خانہ ملتان) بلکہ اس مسئلہ کی وجہ سے ان لوگوں نے شارح بخاری امام حافظ ابن حجر عسقلانی اور امام غزالی رحمۃ اللہ علیہم اجمعین جیسے سینکڑوں ائمہ امت کو گراہ قرار دیا ہے کس قدر وکھ کی

بات ہے امث کے تمام محدثین، مفسرین، صوفیاء اور اہل علم ذات نبوی ﷺ کو وسیلہ بناتے ہیں اور یہ چند اہل بدعت اسے بدعت قرار دیتے ہیں۔

اس بد عقیدگی اور جہالت کے ازالہ کے لیے متعدد اہل علم نے لکھا، عالم اسلام کے عظیم محدث، شیخ عبداللہ صدیق غفاری رحمۃ اللہ علیہ نے حدیث ضریر پر کامل کتاب لکھی جس کا ترجمہ "کیا حضور ﷺ نے صحابہ کو وسیلہ کی تعلیم دی؟" کے نام سے شائع ہو چکا ہے اسی طرح موصوف کے عظیم شاگرد شیخ محمود سعید مدرس نے احادیث وسیلہ کو جمع کیا اور ان پر اہل بدعت کی طرف سے وارد کردہ اعتراضات کے کامل جوابات دیئے۔ اس کتاب کا ترجمہ بھی "احادیث توسل پر اعتراضات کا علمی حاکمہ" کے نام سے شائع ہو چکا ہے۔

اسی موضوع پر عظیم محقق امام زادہ الکوثری رحمۃ اللہ علیہ نے "محقائق التقول فی مسئلة التوسل" لکھا جس کا ترجمہ جمع لعلی الالامی مبارک پور نے کروکر شائع کیا اس کے ساتھ ساتھ ججاز مقدس کے عظیم عالم دین فضیلۃ الشیخ سید محمد بن علوی مالکی دامت برکاتہم العالیہ (مالکی صاحب کے مقابلے کا ترجمہ اٹھایا کے مشہور عالم دین مولا ناٹسین افڑ مصباحی صاحب نے کیا ہے) اور محسن البنت حضرت مولانا عبدالحکیم شرف قادری دامت برکاتہم العالیہ نے بھی مسئلہ توسل پر لکھا اللہ تعالیٰ "مکتبۃ جمال کرم" کو دن دو گئی رات چو گئی ترقی دے جنہوں نے اس اہم موضوع پر تین اہم مقالات کو سمجھا کر کے شائع کیا ہے۔

اللہ تعالیٰ ذات مصطفیٰ ﷺ کے وسیلے سے اس خدمت کو قبول فرمائے۔ (آمین)

خادم اسلام

مفتی محمد خان قادری

"مرکز تحقیقات اسلامیہ"

شادمان لاہور

# وسیلہ

# دلائل کی روشنی میں

علامہ امام محمد زادہ الکوثری المصری رحمۃ اللہ علیہ

## وسیله

# دلائل کی روشنی میں

علامہ محمد زاہد الکوثری پاٹی قریب کی وہ عظیم شخصیت ہیں جو شخص اخلاص کی بنیاد پر دین کی خدمت انجام دیتے رہے۔ یہ سلف صالحین کی ایک ایسی یادگار تھے جنہوں نے علم دین کو کبھی ذریعہ محاش نہ بنایا بلکہ سبھی علم دین ان کا اصل مقصد حیات رہا اور اس سے اعلیٰ مقصد اور کیا ہو سکتا۔

۱۲۹۶ھ میں ترکی کے مشہور شہر آستانہ میں آپ بیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔ ترکی اصل ہوتے ہوئے بھی آپ کی تمام ترقی علمی سرگرمیاں عربی زبان میں ظہور پذیر ہوئیں۔ سال کی عمر میں علوم دینی کی تحریکی اور اس کے بعد ہی تدریس کا سلسہ شروع کر دیا اور بہت جلد میدانی تدریس کے ایک ممتاز شہسوار کی خیانت سے متعارف ہوئے۔ ترکی حکومت کے امور دینیہ کے صدر مقرر ہوئے اور اس منصب کی عظیم ذمہ داریوں کو ایک مدت تک انجام دیا۔ پھر ترکی سے مصر کی طرف بھرت کی؛ مصر سے شام اور پھر شام سے قاہرہ داہیں آگئے۔ اور پھر یہیں کے ہو کرہ گئے۔ ترکی، شام اور مصر میں جہاں بھی آپ کا قیام رہا آپ طلبہ اور خلائق کے مرجع رہے۔ قاہرہ یونانورشی کے "کلیتہ الحقوق" کی طرف سے استاذ کے منصب کے لیے آپ کو پیش کیا گیا۔ آپ نے اپنی ناتوانی اور ضعف کے باعث قبول نہ فرمایا۔ اسی کلیتے کے ایک عظیم استاذ "محمد ابو زہرہ" علامہ محمد زاہد الکوثری کی علمی شخصیت سے بے پناہ ممتاز تھے۔ استاذ ابو زہرہ نے اپنی ایک تعارفی تحریر میں علامہ محمد زاہد الکوثری کو امتقاتات پر "امام" سے یاد کیا ہے اور ایک مقام پر

تو ان کو ”مہد“ بھی لکھا ہے۔

ایک احمدی قاہروہ میں وفات پائی۔ متعدد علمی اور تحقیقی یادگاریں پھوڑیں۔ ”مُجْعَلُ  
الْعُقُولُ فِي مَسْتَلَةِ التَّوْسُلِ“ حضرت علامہ کوثری کادہ بنے نظیر رسالہ ہے جس میں پر زور دلائل  
کے ساتھ دیلہ کی خانیت کو ثابت کیا ہے۔ اسے ایک عرب عالم شیخ محمد رشید نے ادارہ امتحان  
الاسلامی کو پیش کی اور ساتھ ہی اس کے ترجمہ کی فرمائش کی۔

اس موضوع پر ایک ایسے عالم کی تحقیق جس کی خدمات کا دائرہ کئی مکلوں پر پھیلا ہوا ہو  
اور جو علمی دنیا میں سند کی حیثیت رکھتا ہو ظاہر ہے کہ یہ غیر معمولی علمی افادیت کی حامل ہو گی۔ اسی  
مقصد کے پیش نظر یہ تحقیق پیش کی جا رہی ہے۔

(ادارہ امتحان الاسلامی مبارکبور عظیم گذھ (یونی)



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ط  
الْحَمْدُ لِلَّهِ وَصَلَوَاتُ اللَّهِ وَسَلَامَةُ عَلَى سَيِّدِنَا  
مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللَّهِ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ أَجْمَعِينَ ۝

مسلمانوں میں ایک ایسا طبقہ پایا جاتا ہے جو سارے مسلمانوں کو اس جرم میں کافر قرار دیتا ہے کہ وہ قبروں کی زیارت کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کے حضور بزرگوں کا وسیلہ لاتے ہیں۔ اس طرح کویا جمہور مسلمین بت پرستی کا فکار ہیں۔ (معاذ اللہ) اس لیے میں نے مناسب خیال کیا کہ وسیلہ کے بارے میں ائمہ اسلام کی رائے پیش کروں کیونکہ انہیں حضرات کو اس بات کا حق حاصل ہے کہ وحید شرک اور بُت پرستی کے درمیان خط ایماز کھنچ سکیں اور ہر ایک کو ایک دوسرے سے الگ الگ کر کے دکھاویں۔ اس کے ساتھ ہی میں نے اس بات کو بھی لمحظہ رکھا ہے کہ اس مسئلے سے متعلق کتاب و سنت کے ولائل پیش کر دیے جائیں اس طرح یہ مختصر رسالہ تیار ہو گیا ہے "مَعِنِي التَّقْوَى لِفِي مُسْلِمَةِ التَّوْمُلِ" کے نام سے شائع کیا جا رہا ہے۔

اللہ تعالیٰ کی مدد اور توفیق سے ہم گفتگو کا آغاز کرتے ہیں۔ وسیلہ کے بارے میں ایک طبقہ کا مزاج یہ ہے کہ اس کو وہ اتنا بڑا جرم سمجھتے ہیں کہ مسلمانوں کو اس کے سبب مشرک قرار دینے ہیں۔

اس مسئلے میں اس طبقہ نے جو ولیمیں پیش کی ہیں وہ حدود جہاں اور کمزور ہیں۔ اس کے بعد وسیلہ کے حق ہونے کے جو ولائل ہیں وہ نہایت روشن اور واضح ہیں۔ ان لوگوں کی ہاتوں میں سچائی کہاں سے ہو سکتی ہے ان کے خلاف کتاب و سنت کے بھی ولائل ہیں عقلی ولیمیں بھی اور امامت کا متوارث عمل بھی۔

کتاب اللہ:

قرآن کہتا ہے:

وَإِنْتُمْ بِأَنَّهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (آل عمران: ۳۵) خدا کی طرف وسیلہ خلاش کرو۔

وسیلہ شخصیتوں کا بھی ہو سکتا ہے اور عمل صالح کا بھی اور لفظ وسیلہ اپنے عموم کے باعث دونوں کو شامل ہے بلکہ شریعت میں اس سے شخصیتوں ہی کا وسیلہ پہلے سمجھ میں آتا ہے پھر اس سلسلے میں یہ کہا کہ صرف زندہ شخصیت کا وسیلہ لا یا جا سکتا ہے یہ اس کا عقیدہ ہو سکتا ہے جس کا خیال ہو کہ

روہن جسموں سے جدا ہونے کے بعد تاہو جاتی ہیں جس کا مطلب یہ ہوا کہ حشر و نشیبی کوئی چیز نہیں اور رہوں کے جسموں سے جدا ہو جانے کے بعد ان کے احساسات و ادراکات بھی نہیں ہو جاتے ہیں اور ظاہر ہے کہ یہ بات شرعی دلیلوں کے سراسر خلاف ہے۔  
 یہ جو کہا گیا کہ آیت مذکورہ میں لفظ و سیلہ شخصیتوں سے وسیلہ لینے کو بھی شامل ہے یہ بھی کسی عامی کی رائے نہیں اور نہ ہی ایسا ہے کہ صرف وسیلہ کے لغوی عموم سے اسے اخذ کر لیا گیا ہے بلکہ یہ معنی حضرت فاروق اعظمؐ سے بھی منقول ہے۔ بارش کے لیے دعا میں حضرت عزّتؐ نے حضرت عباسؐ کا وسیلہ لیا اور یہ الفاظ استعمال کیے۔  
 هذَا وَاللَّهُ الْوَسِيلَةُ إِلَى اللَّهِ غَرَّ وَجَلَ بَنْدَالِيْہ عَبَّاسٌ کے حضور وسیلہ ہیں۔

سنت:

حضرت عثمان بن عیف سے مردی ہے۔

يَا مَحَمَّدُ اِلَّيْ تَوَجَّهُتْ بِكَ اِلَيْ رَبِّنِي اَمْ مُحَمَّدُ اِلَّيْ تَوَجَّهُتْ مِنْ آپ  
 کے وسیلہ سے اپنے رب کی طرف متوجہ ہوا۔  
 رسول اللہ ﷺ نے تابیخا صحابی کو بذات خود یہ الفاظ بتائے ..... ظاہر ہے اس میں شخصیت کا وسیلہ ہے عمل کا نہیں۔ اس حدیث کو اس کے ظاہری معنی سے پھیر کر کوئی دوسرے معنی نہ کانا ہوا ہے لیس کی پیروی میں تحریف کلمات کا ارتکاب کہلانے گا۔

رعی یہ بات کہ تابیخا صحابی کی دعا کی مقبولیت حضور کے دعا کر دینے سے ہوئی (جس کا روایت میں کوئی ذکر نہیں یا خود انہیں صحابی کے دعا کرنے سے ہوئی۔ یہ ہماری بحث سے الگ بات ہے۔ ہماری دلیل تو صرف حضور سے مردی یہ دعا ہے۔ اس روایت پر کوئی نقد بھی نہیں کر سکتا کیونکہ محدثین کی ایک جماعت نے اس کو صحیح قرار دیا ہے۔ جس کی قدر تے تفصیل ہم آگے دے رہے ہیں۔

(۲) حضرت قاطمہ بنت اسدؓ کی روایت میں یہ الفاظ آئے ہیں۔

بِحَقِّ نَبِيْكَ وَالْأَنْبِيَاءِ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِنِيْ  
 اے رب ایدعا قبول فرمائے نبی اور مجھ سے پہلے انبیاء کے وسیلہ ہے۔  
 اس حدیث کے سارے راوی علاءہ روح بن ملاج کے لئے اور معتبر ہیں۔ روح بن

صلاح کے بارے میں حاکم نے فرمایا ہے....." یہ معتبر اور شریف ہیں۔" اہن جہاں نے بھی ان کو تقدیر معتبر راویوں میں شمار کیا ہے۔ اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ وسیلہ میں زندوں اور مرمودوں کے درمیان کوئی فرق نہیں۔

اس روایت میں صاف لفظوں میں انہیاء کے جاہ و منزلت سے وسیلہ موجود ہے۔

(۳) حضرت ابوسعید خدرا رضی اللہ عنہ کی حدیث میں یہ الفاظ آئے:

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِحَقِّ الْمُتَّائِلِينَ عَلَيْكَ

اے اللہ! سوال کرنے والوں کا تیرے یہاں جو حق ہے اس کے وسیلے سے  
میں تجھ سے سوال کرتا ہوں۔

اس میں سارے ہی مسلمانوں کا وسیلہ ہے خواہ وہ زندہ ہوں یا مرمودہ ہوں۔ اس حدیث  
کے ایک راوی اہن موفق اہن مرزاوق سے روایت کرتے ہیں اپنی سند کے اندر مندرجہ ہیں۔ ساتھ ہی  
اہن مرزاوق صحیح مسلم کے راویوں میں سے ایک ہیں اور دوسرے راوی عطیہ کی کئی روایتوں کو ترمذی  
نے حسن کہا ہے۔ (جس کی تفصیل آگے آرہی ہے)

انہیاء و صلحاء خواہ زندہ ہوں یا وصال کر پکے ہوں ان کا وسیلہ لا تاہر دور میں امت مسلم کا  
وطریہ اور طریقہ رہا ہے۔

(۲) استقاء (بارش کی دعا) کے سلسلہ میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے یہ الفاظ ہیں:

وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمَّ تَبِينُ

اے اللہ! ہم تیری بارگاہ میں اپنے نبی کے چچا کا وسیلہ لاتے ہیں۔

یہ الفاظ واضح کرتے ہیں کہ صحابہ نے خود صحابہ کا وسیلہ لیا ہے۔ اس روایت میں حضرت

عباسؑ کی شخصیت کا وسیلہ عیاں ہے۔

یہ جملہ اگرچہ خبرگی صورت میں ہے لیکن انشائے توسل کے لیے لایا گیا ہے اور یہ توسل  
حضرت عباسؑ سے ہے۔ جملہ خبر یہ کا وہی تقدیر ہوا کرتا ہے ایک تو یہ کر فاطب کو علم نہیں، مخبر اسے  
باخبر کرنا چاہتا ہے جیسے کوئی کہے میں کل تھارے گھر گیا تھا گھر تم موجود نہ تھے۔ دوسرے یہ کہ  
مخاطب تو جانتا ہے گھر مخبر اسے یہ بتانا چاہتا ہے کہ میں بھی جانتا ہوں، جیسے کوئی کہے کل تم میرے  
یہاں آئے تھے گھر مجھ سے ملاقات نہ ہو سکی اور حضرت عمر کے قول (اے خدا! ہم تیری بارگاہ میں  
اپنے نبی کے چچا کا وسیلہ لاتے ہیں) میں خبر کے دونوں ہی معنی ممکن ہیں۔ اس لیے کہ رب تعالیٰ

ان کے وسیلہ لانے کو بھی جانتا ہے کہ یہ لوگ اپنے توسل سے واقف ہیں۔ اس لیے حضرت عمرؓ کی اس دعاء سے انشاءے توسل اور حضرت عباسؓ کو بارگاہ اُمیٰ میں وسیلہ لانا ہی مقصود ہے۔ اور حدیث کے نکوئے ٹکنَا نَوْمَلُ میں بھی وہی کچھ ہے جو پہلے جملہ میں ہے۔ اس کے علاوہ صحابی کا قول "ٹکنَا نَفْعَلْ مَكَذَّا"..... ہم ایسا ہی کرتے ہیں..... اس نکوہ قول کے زمانہ سے پہلے زمانہ میں کسی فعل کے ہونے کو تھا تا ہے جس کا مطلب یہ ہو گا کہ صحابہ کرام حضور ﷺ کی ظاہری زندگی میں بھی اور فرقہ اعلیٰ سے جانے کے بعد بھی عام رہا تک آپ کا وسیلہ لایا کرتے تھے..... اس لیے کسی کا یہ کہنا کہ یہ وسیلہ حضور ﷺ کی ظاہری زندگی یعنی حکم مدد و تھام یہ خواہشات نفسی کی ہجروی اور اخلاقی حدیث کی تحریف اور تاویل بلا دلیل ہے۔

اگر کوئی یہ کہے کہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے اپنے عہد میں استقامہ کے لیے حضور ﷺ کے بجائے حضرت عباسؓ کا وسیلہ لیا، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت عمرؓ کے نزدیک انبیاء سے ان کی وفات کے بعد وسیلہ لیتا جائز نہیں تو ہم یہ کہیں گے کہ یہ مطلب کسی طرح اس حدیث سے اخذ نہیں ہوتا..... بلکہ یہ ایک ناکام کوشش اور ناممکن خیال ہے۔ اس قائل نے حضرت عمرؓ کی طرف ایسی چیز منسوب کروی ہے جو ان کے حاشیہ خیال میں بھی نہیں، ان کی زبان سے ایسے خیال کا انکھار تو بہت دور کی بات ہے۔

ایسا مطلب بتانا اپنی رائے سے ایک صحیح اور صریح حدیث کو لغو اور باطل ضمیر ان کا صداقت ہو گا۔

ہاں! حضرت عمر رضی اللہ عنہ کے اس عمل سے یہ ثبوت فراہم ہوتا ہے کہ جس طرح نبی ﷺ کا وسیلہ لایا جا سکتا ہے اسی طرح آپؐ کے زندہ رشتہ داروں کا بھی وسیلہ لانا جائز اور درست ہے۔ استیغاب از این عبد البر میں اس واقعی تفصیل اس طرح ہے کہ..... حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے دور حکومت میں عام رہادوں کے اندراجت قبول سالی ہوئی۔ حضرت کعب رضی اللہ عنہ نے حضرت عمر رضی اللہ عنہ سے عرض کیا، امیر المؤمنین! میں اسرائیل جب اس طرح کی قبول سالی میں بھلا ہوتے تو انہیاً علیہم السلام کے رشتہ داروں کے وسیلے سے بارش کے لیے دعا کرتے۔ حضرت عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا..... اچھا تو یہ رسول ﷺ کے بچا، آپؐ کے والد کے بھائی اور بخواہشم کے سردار حضرت عباس موجود ہیں۔ یہ کہ حضرت عمرؓ حضرت عباسؓ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور ان سے قبول سالی کا نکوہ کیا۔

کیا اب بھی واضح نہ ہوا کہ حضرت عمرؓ کا حضرت عہدؓ کی خصیت کا وسیلہ لانا، اس لیے نہ تھا کہ رسول اللہ ﷺ (معاذ اللہ) مردہ ہیں پھر کوئی نہیں اور خدا کے یہاں ان کا کوئی مرتبہ نہیں؟ معاذ اللہ ایسا کیسے ہو سکتا ہے؟ یہ ایک برا بہتان ہو گا۔

(۵) مالک دار سے مردی حدیث ہے، حضرت عمرؓ کے عہد خلافت میں ایک مرتبہ قحط پڑا۔ حضرت بلاں بن حارث نبی ﷺ کے روضہ القدس پر حاضر ہوئے اور اس طرح عرض کیا یا رسول اللہ ﷺ! اللہ تعالیٰ سے اپنی امت کے لیے بارش کی دعا کریں۔ لوگ تباہ ہو رہے ہیں۔ حضرت بلاں بن حارث کو خواب میں زیارت نصیب ہوئی۔ حضور ﷺ نے ان سے فرمایا عمر کے پاس جاؤ۔ ان سے سلام کو اور بشارت دے دو کہ اب بارش ہو گی۔ رسول اللہ ﷺ کی رحلت کے بعد آپ کا وسیلہ لانا اس حدیث سے اس طرح ثابت ہوتا ہے کہ اس سے انہار کی کوئی منجاش نہیں۔ یہ حدیث صحیح سنکریت کے ساتھ ابن ابو شیبہ نے روایت کی ہے۔ (فتح الباری، ابن حجر عسقلانی ص ۹)

(۶) حضرت عثمان بن حنیف کی مذکورہ حدیث، جس میں خود نبی ﷺ نے ان کو دعائے حاجت کی تعلیم فرمائی..... حضرت عثمان بن حنیف کو حضرت عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے ایک کام تھا۔ اس روایت میں نبی ﷺ کے وصال کے بعد آپ کا وسیلہ لایا گیا ہے جس سے کسی کو بھی انکار نہیں ہو سکتا۔

اس حدیث کو طبرانی نے صحیح قرار دیا ہے اور ابو الحسن یشی نے مجمع الزوائد میں اسے نقل کیا ہے جس کی قدرے تفصیل آگے آ رہی ہے۔

محمد کبیر محمد عابد سندھی نے وسیلے سے متعلق روایات و احادیث کو ایک خاص جزء میں جمع کیا ہے۔ یہ مجموع بہت جامع اور کافی و شافی ہے۔

**امت کا وسیلہ عمل:**

آغاز اسلام سے اب تک ہر زمانہ میں انبیاء و صلحاء کا وسیلہ لیتا امت مسلمہ کا وسیلہ رہا ہے۔ اس مسلمہ میں تاریخ میں اتنا کچھ موجود ہے جس کا احاطہ نہیں کیا جاسکتا۔

(۱) ”مناسک امام احمد“ میں خدا کی بارگاہ میں نبی ﷺ سے وسیلہ لینے سے متعلق ابو یک مردی کی روایت موجود ہے۔

(۲) شیخ حنبلہ ابوالوفا بن عقیل نے ”مذکورہ“ میں مذہب حنبلہ کے مطابق سرکار سے

توسل کا طویل الفاظ میں ذکر کیا ہے۔

(۳) ہم نے "السیف لعلیل" کے حملہ میں ان کے الفاظ بیان کر دیئے ہیں۔

(۴) امام شافعی کا امام ابوحنیفہ کا دیلہ لانا صحیح سند کے ساتھ تاریخ خطیب کے شروع میں نہ کوہ ہے۔

(۵) حافظ عبدالغنی مقدسی حنبلی نے اپنے لاملاعچ پھوڑے سے شفایابی کے لیے امام احمد کی قبر پر ہاتھ پھیرا۔

حافظ ضیا عقدی نے اپنے استاذ موصوف سے سن کر اپنی کتاب "الحكایات المنشورة" میں یہ واقعہ قلمبند کیا ہے۔ یہ کتاب آج بھی "ظاہریہ" دمشق میں موجود ہے اور لطف یہ کہ خود مؤلف کے قلم سے لکھی ہوئی ہے۔  
یہ کتاب آج کیا یا اکابر اسلام قبر پرست تھے۔

### عقل:

امام فخر الدین رازی، علامہ سعد الدین نقیازی، علامہ سید شریف جرجانی اور ان جیسے بڑے بڑے ائمہ اسلام جن سے مشکل مسائل کا حل لیا جاتا ہے یہ حضرات انبیاء و صلیخاء خواہ زندہ ہوں یا دنیا سے رخصت ہو چکے ہوں ان سے وسیلہ لیتا جائز قرار دیتے ہیں۔ اس حقیقت کے واضح ہونے کے بعد کون ہو گا جو ان حضرات کو شرک کا داعی اور قبر کا پیچاری قرار دے گا جبکہ واقعیت یہ ہے کہ امت مسلم نے ایمان و کفر اور توحید و دین کو انہیں حضرات سے سیکھا ہے۔ یہ بھی سب کے نزدیک مسلم ہے کہ دراصل ساری مدد و مدد و مدد الاصابہ تھی کی طرف سے ہوتی ہے۔  
اب اس مسئلہ میں ان عظیم فحیمتوں کے اقوال انہیں کے الفاظ میں پیش کیے جا رہے ہیں۔

(۱) امام رازی اپنی تفسیر میں فرماتے ہیں۔

جو روٹیں جسمانیات سے پاک ہو جکی ہیں اور جسموں کی تاریکی سے آزاد ہونے کے بعد عالم بالا سے مل جانے کا شوق رکھتی ہیں، وہ روٹیں عالم قدس اور عالم طالکہ میں پہنچتی ہیں۔ اسی روحوں کے اثرات اس دنیا کے حالات کے مسئلہ میں رونما ہوتے ہیں۔ یہ مبرات امر (کاروبار عالم) کی تدبیر کرنے والی ہیں۔ کیا ایسا نہیں ہوتا کہ ایک شخص اپنے استاذ کو خواب میں دیکھتا ہے اور

اپنی کوئی مشکل اس کے سامنے رکھتا ہے اور وہ استاذ اس کی مشکل کا حل پیش کر دیتا ہے۔

(۲) نیز امام رازی "الطالب العالیہ" ..... یہ کتاب اصول وین کی اہم اور مفید ترین کتاب ہے کے مقدمہ ٹالٹ کتاب سالیح کی دسویں فصل میں فرماتے ہیں ..... انسان کسی بھی اپنے ماں باپ کو خواب میں دیکھتا ہے اور ان سے بہت ساری چیزوں کے بارے میں سوال کرتا ہے اور وہ لوگ اس کو صحیح جوابات دیتے ہیں اور کبھی تو وہ ایسے دفینہ کی خبر دیتے ہیں جس کا کسی کو بھی علم نہیں ہوتا۔

(۳) پھر آگے فرماتے ہیں ..... اپنے بچپن میں جب میں زیر تعلیم تھا، اس وقت یہ بحث پڑھتا "حوادث لا اول لها" واقعات جن کا آغاز نہیں۔ میں اس بحث کو سمجھنے کی کوشش ہی کر رہا تھا کہ ایک مرتبہ میں نے اپنے والد کو خواب میں دیکھا۔ فرماتے ہیں ..... اس بحث کی بہترین دلیل یہ ہے کہ ایک حال سے دوسرے حال کی طرف منتقل ہونے کو حرکت کہتے ہیں۔ اس طرح حرکت کا تقاضا ہے کہ اس سے پہلے کوئی چیز موجود ہو اور ازالہ کا تقاضا ہے کہ اس سے پہلے کوئی چیز موجود نہ ہو۔ اس طرح دونوں کا ایک ساتھ وجود میں آنالاز نما محل ہو گا۔ پھر مصنف اس دلیل پر تبصرہ کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اس مسئلہ میں اب تک جو کچھ بھی کہا گیا ہے ان میں سب سے بہتر یہ دلیل ہے۔

(۴) میں نے شاہ کے فردوی نے جب سلطان محمود بیکشیں کے نام پر اپنا مشہور شاہ نامہ مرتب کیا اور سلطان نے اس کا صلاداں کیا تو اس کے اندر ایک طرح کی بدلی پیدا ہو گئی۔ وہ اس بکھش میں تھا کہ اس نے "رستم" کو خواب میں دیکھا۔ رستم اس سے کہہ رہا ہے تم نے اس کتاب میں میری بڑی تعریف کی ہے اور میں مردہ ہوں تم کو صلیبیں دے سکتا۔ ہاں! میں تمہیں ایک جگہ دفینہ کی نشاندہی کرتا ہوں، تم وہاں جا کر وہ خزانہ لے لیتا ..... اس کے بعد فردوی کہا کرتا تھا "مردہ رستم زندہ محمود سے کہیں زیادہ کریم ہے۔"

(۵) امام رازی اسی مقالہ ٹالٹ کی پندرہویں فصل میں دلیلین پیش کرنے کے بعد فرماتے ہیں ..... اس سے قطعی طور پر یہ بات ثابت ہو گئی کہ روح کے جسم سے جدا ہو جانے کے بعد اس میں چیزوں کے معلوم کرنے کی قوت باقی رہتی ہے۔ یہ ایک ایسا اہم اصول ہے جس سے علم العاد، حشر و نشر کے بارے میں استفادہ کیا جاسکتا ہے .....

(۶) امام رازی اسی مقالہ کی انھار ہوئیں فصل میں فرماتے ہیں ..... یہ انھار ہوئیں فصل

اموات و قبور کی زیارت سے استغفار کے بیان میں ہے۔

پھر فرماتے ہیں..... اس مسئلہ کے بارے میں ایک عظیم سلطان بادشاہ محمد بن سام بن حسین خوری نے پوچھا یہ بادشاہ اچھے اخلاق و سیرت کا حامل تھا۔ اہل علم اور اہل دین و دانش سے اس کو گہرائیا تھا۔ اس نیک ول بادشاہ کے جواب میں میں نے ایک رسالہ لکھا جس کا خلاصہ یہ ہے۔ اس بحث کے چند مقدمات ہیں۔

**پہلا مقدمہ:**

اس کی دلیل ہم قائم کرچکے کہ جسموں کے مرنے کے بعد ان کی رو جیں زندہ رہتی ہیں۔ اور یہ رو جیں ان روحوں سے جو ابھی جسموں میں ہیں بعض حیثیتوں سے زیادہ طاقتور ہوتی ہیں اور بعض چیزوں میں یہ جسموں والی رو جیں زیادہ طاقتور ہوتی ہیں۔ جسموں سے آزاد رو جیں اس طرح زیادہ طاقتور ہوتی ہیں کہ یہ رو جیں جب اپنے جسموں سے جدا ہو گئیں تو ان کا پر وہ ہٹ گیا۔ اور ان کے لیے عالم غیب اور معاذل آخوت کے سر بستہ راز محل گئے اور ایسے بہت سے علوم جو دلائل سے معلوم ہوتے تھے اب ان روحوں کو یہ علوم بدابت اور مشاہدہ سے معلوم ہونے لگے کیونکہ یہ رو جیں جسموں میں تھیں تو وہ کویا ایک برتن میں بند تھیں جب بدن کی قید سے آزاد ہو گئیں تو ان میں ایک خاص حجم کی چمک اور در خشندگی پیدا ہو گئی۔ اس طرح ان آزاد ہونے والی روحوں کے اندر ایک خوبی اور کمال پیدا ہو گیا اور جسموں سے دابستہ رو جیں اس اعتبار سے زیادہ طاقتور ہیں کہ لکرو نظر کے ذریعہ اکتاب و طلب کے آلات ان روحوں کے ساتھ دابستہ ہیں اور وہ رو جیں ہر روز ایک نیا تجربہ حاصل کرتی ہیں اور جسموں سے آزاد روحوں کو یہ چیزیں میراثیں۔

**دوسرہ مقدمہ:**

روحوں کا اپنے جسموں سے شدید عشق اور کامل محبت جیسا عشق ہوتا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دنیا میں جو چیز بھی حاصل کی جاتی ہے وہ صرف اس لیے حاصل کی جاتی ہے کہ اس سے جسم کو آرام راحت اور فائدہ حاصل ہوگا۔..... جب انسان سر جاتا ہے اور اس کی روح اس کے جسم سے جدا ہو جاتی ہے تو یہ میلان و رنجان اپنی جگہ باقی رہتا ہے اور روح کا جسم سے جو عشق تھا وہ بھی بحال رہتا ہے اور پھر اس روح کا اپنے بدن کی طرف میلان اور جھکاؤ اور زیادہ ہو جاتا ہے۔ اس کی بیانیہ اس کا اثبات کردہ وہ نظریہ ہے جس میں وضاحت کی گئی ہے کہ فس ناطقہ جزئیات کا ادراک

17

کرتا ہے اور قس ناطق اپنے جسم سے جدا ہو جانے کے بعد بھی اپنے اندر اور اک کی قوت باقی رکھے۔

ان مقدمات کی وضاحت کے بعد عرض ہے کہ جب انسان ایک طائفہ اور با اثر روند والے انسان کی قبر پر جاتا ہے اور وہاں تھوڑی دیر کے لیے رکتا ہے تو اس کا قس اس تربت سے اثر پنپر یہ ہوتا ہے..... اور پہلے بتایا جاچکا کہ اس میت کی روح کا اس تربت سے ہمیشہ تعلق قائم رہتا ہے۔ ایسے میں ان دونوں کے سمجھا جن ہونے سے اس زیارت کرنے والے شخص کو اس صاحب قبر سے ایک طرح کی ملاقات ہوتی ہے اور یہ دونوں روچیں ان دو صاف و شفاف آئینے کی طرح ہو جاتی ہیں جو اس طرح رکھے گئے ہوں کہ شعاعیں چھمن کر ایک دوسرے کو پہنچ رہی ہوں۔ اللہ کے لیے خشوع و خضوع اور اس کے فیضی پر راضی ہونے کے باعث جو علوم و معارف اور اخلاق فاضل اس زائر کو ملے ہیں اس سے ایک نور لکھ کر اس میت کی روح تک پہنچتا ہے اور اسی طرح زیارت کرنے والے اور صاحب قبر کی روحوں کو اس زیارت سے ایک عظیم فتح اور زبردست سرور نصیب ہوتا ہے۔ یہی زیارت قبر کے شروع ہونے کا اصلی سبب ہے۔

اور یہ بھی بعید نہیں کہ اس سے بھی کچھ زیادہ راز ہائے سرستہ حاصل ہوتے ہوں جن کا صحیح علم صرف وحدہ لا شریک کے پاس ہے۔

یہ امام فخر الدین رازی کا نظریہ ہے جس میں انہوں نے واضح فرمایا کہ زیارت میں زائر اور صاحب قبر کے مراتب کے تناوب سے اخذ و استفادہ اور عطا و افادہ کا سلسلہ باہم پایا جاتا ہے۔

(۷) علامہ محقق سعد الدین نقاشی افتابی "شرح المقاصد" کی دوسری جلد ص ۳۷ پر فلاسفہ کی تردید کرتے ہوئے فرماتے ہیں (یہ کتاب اصول عقائد کی بنیادی کتابوں میں ہے) فلاسفہ کے یہاں جزئیات کے اور اک کے لیے آلات و ذرائع میں صورت کا حاصل ہونا شرط ہے۔

جب بات یقینی تر وح کے جسم سے جدا ہو جانے اور ذرائع و آلات کے ناپید ہو جانے کے بعد قس میں جزئیات کے لیے قوت اور اک باقی نہیں رہ جاتی کیونکہ جب شرط نہ رہی تو مشروط بھی نہ رہا۔

ہم جواب دیں گے ہمارے یہاں جزئیات کے اور اک کے آلات و ذرائع شرط

نہیں۔ اس کی وجہ یا تو یہ ہے کہ اور اک نفس میں یا حواس میں حصول صورت کا نام نہیں یا پھر اس لیے کہ جزوی کی صورت کا نفس میں مر تم ہونا محال نہیں..... بلکہ اسلامی اصول سے تو یہی ظاہر ہے کہ جسم کے روح سے جدا ہو جانے کے بعد بھی روح کو جزوی قسم کے اور اکات اور زندوں کے حالات کے جزویات پر اطلاع ہوتی ہے۔ خصوصیات کا جن سے تعارف اور لگاؤ ہوتا ہے ان کے حالات سے اس میت کو آگاہی ہوتی ہے اسی لیے زیارت قبور سے فائدہ حاصل کیا جاتا ہے اور بھلائیوں کے حصول اور مصیبتوں کے ازالہ کے سلسلہ میں وفات یا فتنہ بزرگوں کی روحوں سے مدد بھی لی جاتی ہے۔ اس لیے روح کے جسم سے جدا ہو جانے کے بعد اس جسم اور خاک سے جہاں یہ جسم مدفن ہوا ہے ایک طرح کا تعلق باقی رہتا ہے۔

جب یہ زیارت کرنے والا اس خاک پر آتا ہے اور اس کی روح اس صاحب قبر کی روح کے قریب آتی ہے تو دونوں روحوں کے درمیان ایک قسم کی ملاقات اور فائدہ رسانی کا سلسلہ شروع ہو جاتا ہے۔ اس سلسلہ میں علامہ تفتازانی کی یہ حقیقت ہے۔ کیا علامہ تفتازانی بھی ان لوگوں میں سے ہو سکتے ہیں جو تو حید اور شرک کے درمیان تینر نہیں رکھتے؟ ایسا غیال رکھنے والے ذہن کا براہو۔

(۸) مزید علامہ تفتازانی اسی جلد کے ص ۱۵۰ پر رقم طراز ہیں۔

ا) اصل اولیائے کرام سے کرامات کا ظہور تقریباً اسی قدر ہے جتنا کہ انبیائے کرام سے مجزات کا ظہور ہوا ہے۔

ب) دنہب اگر اس کا انکار کرتے ہیں تو یہ کوئی حرمت ایکیز بات نہیں، کیونکہ انہوں نے مبادلت کے کاموں کی بجا آؤ رہی اور برا نیوں سے ابھت میں سرگزی و کوشش کے باوجود نہ تو اپنے اپنے کسی کرامت کا مشاہدہ کیا، نہ اپنے کو بر تربا لائے بخھنے والے اپنے پیشواؤں کے بارے میں ایسا کچھ نہ اس لیے سرے سے کرامات اولیاء ہی کا انکار کر بیٹھے اور ان کی بدقوئی اور غیبت پر اتر آئئے۔ صالحین کی کھال چاک کرنا اور ان کا گوشت چباتا ہی مشغله بن گیا۔ ان کو جاہل صوفیہ کے لقب سے یاد کرنا اور ان کو اہل مددعت میں شمار کرنا ہی شہیدہ ہمہ را۔ یا اپنی مسلسل غیبت کوئی کی وجہ سے اس مثل کے مصدق ہیں اوس معنی میں ادا و ادا بالا لیں۔ انہیں پیش نہیں کہ حصول کرامت کی بنیاد عقیدہ کی درستی، باطن کی صفائی، طریقت کی بیرونی اور حقیقت کی بزرگزیدگی پر رقم ائمہ ہے۔ اولیائے کرام کے سلسلہ میں یا اس تحقق کا ارشاد ہے جن کا تصوف سے تعلق نہ تھا.....

اویاۓ کرام کی آبروریزی کرنے والوں کے لیے اس بیان میں عبرت کا سامان موجود ہے۔

(۹) علامہ سید شریف جرجانی حاشر "مطاع" میں فرماتے ہیں نبی ﷺ پر کتابوں کے شروع میں درود لکھنے اور فیض یابی کے لیے عظیم سیتوں کا وسیلہ لینے کی وجہ کیا ہے۔ فرماتے ہیں ..... اگر کوئی یہ اعتراض کرے کہ بڑی شخصیتوں کا وسیلہ بس ان کی ظاہری زندگی ہی تک محدود ہے، ان کے جسموں سے روحوں کے رخصت ہونے کے بعد تو سل کی ٹھیکش نہیں۔

تو ہم جواب دیں گے تو سل اور فیض یابی کے لیے بھی کافی ہے کہ یہ پاکیزہ ہستیاں اس دنیا کے اندر اپنے جسموں سے تعلق قائم رکھتے ہوئے اپنی زبردست ہمت و عزیمت کے ساتھ ہاتھ افراد کی تجھیں میں مصروف رہ چکی ہوں۔ بعد وفات بھی ان کے اندر اس کا اثر باقی رہے گا۔ بھی وجہ ہے کہ ان کے مزارات کی زیارت زائرین کے لیے منیع انوار ثابت ہوتی ہے ..... جس کا اصحاب نظر مشاہدہ بھی کرتے ہیں۔

غرض اس مسئلہ میں کتاب و سنت، عمل امت، ستور مسلمین اور انہے دین سب متفق و متحدد ہیں۔ اس کے باوجود جو انکار و خادار پر آمادہ ہو وہ راہ حق سے مخرف ہے۔ اب ہم ذیل میں اس سلسلہ کی احادیث و روایات پیش کرتے ہیں لیکن اس سے پہلے آیات و سیلہ کا مفہوم واضح کرنے چاہیں۔

(۱) يَا يَهُا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ وَالْوَسِيْلَةَ (۳۵: مائدہ)

اے ایمان والو! اللہ سے ڈراؤ اور اس کی بارگاہ کے لیے وسیلہ لاؤ۔

اس میں شخصیت اور عمل دونوں کا وسیلہ مطلوب ہے اس لیے کہ وسیلہ ان دونوں چیزوں کو شامل ہے ..... یہ استدلال نہ تو محض رائے سے ہے، نہ صرف عموم لغوی کے تحت ہے بلکہ اس کے حق میں واضح روایتیں بھی موجود ہیں۔

ابن عبد البر نے "اتیاب" میں حضرت عمرؓ سے روایت کی ہے۔ حضرت عمرؓ نے حضرت عباسؓ سے بارش ہونے کے لیے وسیلہ لیا تھا اور ان کے وسیلہ سے بارش ہوئی تھی۔ اس کے بعد حضرت عمرؓ نے فرمایا تھا۔

هَذَا وَاللَّهُ الْوَسِيْلَةُ إِلَى اللَّهِ غَرَّ وَجْلُ وَالْمَكَانُ مِنْهُ

حضرت عباسؓ اللہ کی بارگاہ کے وسیلہ اور صاحب مرتبہ ہیں۔

حضرت عمرؓ کے ارشاد کا ایک حصہ اور "فتح الباری" میں اس طرح آیا ہے۔

حضرت عمرؓ نے فرمایا:

وَأَنْجُلُوَةَ (يَغْنِي الْعَبَاسَ) وَسِيلَةَ إِلَى اللَّهِ

لوگو! ان (حضرت عباسؓ) کو خدا کی بارگاہ کے لیے وسیلہ ہنا۔

اگر کہا جائے کہ فاروق اعظم کے ارشاد "إِنْجُلُوَةَ وَسِيلَةَ" کا مطلب یہ ہے کہ

حضرت عباس سے دعا کراؤ تو ہم کہتے ہیں کہ یہاں اس معنی کی کوئی تجھاش نہیں۔ اس لیے کہ

حضرت عمران سے دعا کی درخواست تو پہلے ہی کرچے تھے جس پر انہوں نے آگے بڑھ کر دعا بھی

کی۔ اس کے بعد حضرت عمرؓ کے فرمان "إِنْجُلُوَةَ وَسِيلَةَ" کا بھی معنی ہو گا کہ ان کو خدا کی بارگاہ

میں وسیلہ ہنا۔ جیسا کہ خود حضرت عمرؓ نے اپنے عمل سے لوگوں پر اسے واضح کیا تھا۔ ولیکن الہوی

یقینی و پُسْتِمِ

فعال الباری میں مقول ہے نبی اکرم ﷺ کے بارے میں حضرت عمرؓ کا ارشاد ہے کہ

"لوگ آپ کا وسیلہ لایا کرتے تھے۔" اس میں اس کا کوئی ثبوت نہیں کہ انہوں نے حضور سے

درخواست کی ہو کہ حضور ان کے لیے بارش طلب کریں۔ اس لیے کہ دونوں شکلوں میں اس کا

امکان ہے کہ خود صحابہ کرام نبی ﷺ کا وسیلہ لایا کر اللہ تعالیٰ سے بارش کے لیے دعا کرتے تھے۔ اب

رشید نے تو اپنے اس قول سے ساری بحث ہی کا خاتمہ کر دیا۔ ان کا کہنا ہے کہ عنوان باب:

بَابُ سُؤَالِ النَّاسِ الْأَمَامُ الْأَمْسِيقَةَ

لوگوں کا امام سے استقاء کے لیے درخواست کرنے کا باب۔

کا مقصد یہ بتاتا ہے کہ جب لوگ حضور ﷺ کو وسیلہ ہنا کر خود اللہ تعالیٰ سے دعا کرتے

اور بارش نازل فرماتا تو اگر خود حضور ﷺ کی کو دعا کے لیے آگے بڑھا میں تو یہ بدرجہ اولیٰ درست

اور مناسب ہو گا۔

جو لوگ اس بات کے قائل ہیں کہ نبی ﷺ وسیلہ ہیں مگر اس کا مطلب یہ ہے کہ آپ

سے دعا کرائی جائے۔ ایسے لوگوں کا خیال ان دونوں محققین کے قول سے خلط ہو کر رہ جاتا ہے کہاں

وسیلہ لینا اور کہاں دعا کرنا۔

ہاں! کبھی یہ ہوتا ہے کہ جس کا وسیلہ لایا جاتا ہے وہ وسیلہ لینے والے کے لیے دعا بھی کرتا

ہے لیکن یہ تو سل کا لغوی یا شرعی معنی ہرگز نہیں۔

نبی کریم ﷺ کا وسیلہ حق ہے۔ درج ذیل آیت کریمہ کے تحت تفسیر علامہ بغوی وغیرہ

میں یہ روایت آئی ہے۔

(۲) وَكَانُوا مِنْ قَبْلِ يَسْتَطِعُونَ عَلَى الْدِينِ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَاعِرِفُوا كَفَرُوا بِهِ (ابقرہ: ۸۹)

یعنی اہل کتاب یہود نبی ﷺ کے وسیلہ سے اہل کفر کے مقابلہ میں فتح مانگا کرتے مگر جب یہ نبی ﷺ تشریف لائے تو یہ انکار کر بیٹھے۔  
یہود پر جب کوئی دشمن حملہ آورہوتا تو یہ دعا کرتے۔

اللَّهُمَّ انْصُرْنَا عَلَيْهِمْ بِالنِّيَّةِ الْمَبْعُوثَ فِي الْعِزَّةِ الْزَّمَانِ الَّذِي  
نَجِدْ صِفَتَهُ فِي التَّوْرَاةِ فَكَانُوا يَنْصُرُونَ ۝

اسے اللہ ادھرن پر ہماری مدد فرم اس نبی ﷺ کے وسیلہ سے جو آخری زمانہ میں مبعوث ہونے والے ہیں۔ جن کی صفت ہم تورات میں پاتے ہیں۔  
چنانچہ یہود اس طرح دعا کرتے تو ان کو فتح و نصرت حاصل ہوتی۔

اس سلسلہ کی مکمل روایتیں ”الدر المنشور“ از سیوطی میں مرقوم ہیں۔

درج ذیل آیت کریمہ میں نبی کریم ﷺ کا وسیلہ بالکل واضح ہے۔

وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفَسُهُمْ جَاءَهُمْ وَكَفَاسْتَغْفِرُوا اللَّهُ  
وَاسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْ جَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا ۝ (الناء: ۹)

اگر وہ لوگ اپنی جانوں پر ظلم کریں پھر آپ کے پاس آئیں اور اللہ سے مغفرت کا سوال کریں اور آپ بھی ان کے لیے بخشش مانگیں تو یقیناً وہ لوگ اللہ تعالیٰ کو بہت توبہ قبول کرنے والا ہم بان پائیں گے۔

اس کے بارے میں اگر کوئی یہ کہے کہ حضور کا یہ وسیلہ آپ کی ظاہری زندگی ہی تک محدود تھا تو یہ بات بلا دلیل بلکہ خواہش نفس کی پیروی ہو گی۔

مطلق اپنے اطلاق پر ہی ہو گا۔ اس پر اہل حق کا اتفاق ہے۔ مطلق کسی دلیل ہی سے مقید ہو گا اور اس جگہ کوئی اسی دلیل نہیں جو اس مطلق کو مقید بنائے۔

اس آیت کے سلسلے میں سارے مذاہب کے فقہاء حتیٰ کہ حنبلی حضرات بھی اس بات کے قائل ہیں کہ آیت بعد وفات کے زمانہ کو بھی شامل ہے اور انہیاء اپنی اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔  
حنبلی حضرات کے نزدیک زیارت قبر انور کے وقت توسل کے الفاظ کیا ہیں؟..... یہ

قد یہم خبلی بزرگ ابوالوفاء بن عقیل کی کتاب "الذکرہ" سے ہم نے ابن قیم کے تصدیہ نویسی کے رد "السیف الصقلی" کے حکملہ میں ذکر کیا ہے۔ ان کے الفاظ توسل میں مذکورہ آیت کزیرہ اور سرکار سے توسل دونوں موجود ہیں..... جس سے واضح ہوتا ہے کہ ان حضرات کے نزدیک بھی آیت بالا سے توسل کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔

عین کی حدیث میں بھی اس آیت کریمہ کو ذکر کر کے سرکار سے توسل کا واقعہ موجود ہے۔ اس روایت کو حفص زور قلم سے روشن کیا جاسکتا۔

اب ہم وہ روایات و احادیث پیش کر رہے ہیں جن میں وسیلہ واضح الفاظ میں موجود ہے۔ سابقہ صفحات میں احادیث کی جانب جو اجمانی اشارہ کیا گیا ہے اب اس کی تفصیل کے لیے ہم یہاں کچھ احادیث اور آثار پیش کر رہے ہیں جن سے واضح طور پر وسیلہ لینے کا ثبوت فراہم ہوتا ہے۔

(۱) بخاری نے استقاء کے بیان میں روایت کی ہے حضرت انسؓ سے مردی ہے حضرت عمر بن خطابؓ کا معمول تھا کہ جب قحط پڑتا تو آپ حضرت عباس بن عبدالمطلب کے وسیلہ سے اللہ تعالیٰ سے بارش کا سوال کرتے ..... ان کے الفاظ یہ ہوتے۔

اَللَّهُمَّ إِنِّي نَأْتَقْوَ شُلُّ إِلَيْكَ بِنَيَّتِنَا صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَسُقِّنَا وَإِنَا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعِمَّ بَنَيَّتِنَا فَالْمُسْقَنَ قَالَ فَيُسْقُنُونَ  
اے اللہ! ہم پہلے اپنے نبی ﷺ کے وسیلے سے بارش کا سوال کرتے تھے اور تو ہم پر بارش نازل کرتا تھا اور اب ہم اپنے نبی کے پچا کے وسیلے سے بارش کا سوال کر رہے ہیں اے رب! ہم پر اس وسیلے سے بارش نازل فرمائیں اے کہاں ہے کہ اس کے بعد بارش ہوا کرتی۔

اس حدیث میں شخصیت کا وسیلہ واضح الفاظ میں موجود ہے۔ اس روایت کے مسلسلہ میں یہ کہنا کہ عبارت اصل میں یہ ہے "بِذُعَاءِ عَمَّ نَيَّبَنَا" یہ مطلب غلط اور بے بنیاد ہے اس کی کوئی دلیل نہیں۔

ای طرح یہ کہنا کہ نبی ﷺ کی وفات کے باعث آپ کا وسیلہ ترک کیا گیا اور حضرت عباسؓ کا وسیلہ لیا گیا..... یہ ایک ایسی بات ہو گی جو حضرت عمر کے حاشیہ خیال میں بھی زگری ہو گی بلکہ اس سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ برتر کے ہوتے ہوئے بھی مکتر سے وسیلہ لیا جاسکتا ہے۔

ای طرح ”بِعَمَّ نَبَيَّنَا“ کے الفاظ سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ جو دیلہ لیا گیا ہے وہ حضرت عباس کے رشتہ نبی ﷺ کا ہی دیلہ ہے اور حضور کے یہاں جوان کا رتبہ تھا اس کا دیلہ ہے وہ درحقیقت نبی ﷺ کا دیلہ ہے۔

حدیث کا دوسرا فقط ”کھنَا“ یہ صرف عہد نبی ﷺ کے ساتھ خاص نہیں بلکہ اس کے بعد عام رمادہ تک کے زمانہ کو بھی شامل ہے اس لیے اس کو عہد نبی ﷺ کے ساتھ ممکن کرنا بلا دلیل ہے۔

ابن عمرؓ بخاری کی روایت کے مطابق ابو طالب کا یہ شعر بھی سنایا کرتے تھے۔

وَأَيْضَنْ يُسْتَسْقِي أَنْعَامُ بَوْخَمْهِ

آپ روشن و سفید روہیں آپ کے چہرہ انور کے دیلہ سے بارش مانگی جاتی ہے۔

بلکہ فتح الباری کے مطابق رسول ﷺ نے خود یہ شعر پڑھنے کی فرماش کی ہے۔

ای طرح حضرت حسانؓ کے اس شعر میں دیلہ سے کون انکار کر سکتا ہے۔

”فَسَقَى الْفَعَامُ بِغُرْرِ الْعَيَّاسِ“ (استعاب)

ان سب روایات و اشعار میں یہ حقیقت بالکل آشکار ہے کہ حضرت عباسؓ کی شخصیت

اور رب تعالیٰ کے یہاں ان کا جو رتبہ ہے اس کے دیلہ سے خدا سے بارش کا سوال کیا گیا۔

(۲) تیثیت نے مالک الدار سے روایت کی ہے اس روایت میں صاف ہے کہ حضرت

بلال بن حارث مرنی نے عہد عمرؓ میں نبی ﷺ کی ذات اقدسؓ کا دیلہ لیا تھا۔

مالک الدار اضافت کے ساتھ حضرت عمر کے مولیٰ اور خازن تھے۔ حضرت عمر نے ان

کو بے سہارالوگوں کا انتظام سونپا تھا۔ حضرت عمرؓ کے بعد حضرت عثمان غنیؓ نے ان کو تقیم کی ذمہ

داری عطا کی تھی اس لیے ان کا نام مالک الدار ہو گیا۔ (طبقات سعد و اصحابہ)

محارف بن قبیہ میں ہے حضرت عمرؓ کے خدام میں ایک مالک الدار تھی تھے۔ حضرت

عمر نے ان کو ایک گھر سونپا تھا جس میں وہ لوگوں کو کچھ بانٹا کرتے تھے۔ دیلہ کی حدیث کے الفاظ

یہ ہیں۔

أَصَابَ النَّاسُ قَحْطٌ فِي زَمَانِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ

عَنْهُ فَجَاءَ رَجُلٌ إِلَى قَبْرِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

لِقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنْسَقْ اللَّهُ لَمْ يَتَكَ فَإِنَّهُمْ قَدْ هَلَكُوا



نے بذاتِ خود ان کو ایک دعا بتائی تھی جس کے الفاظ یہ ہیں۔

اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَآتُوْجُهَ إِلَيْكَ بِنَيْكَ مُحَمَّدَ نَبِيَّ  
الرَّحْمَةَ يَامُحَمَّدٍ إِنِّي تَوَجَّهُ إِلَيْكَ إِلَى رَبِّي فِي حَاجَتِي هُدُوْ  
لِفَضْلِي لِنِي حَاجَتِي

اے اللہ! میں تیری طرف متوجہ ہوتا ہوں اور تیرے نبی محمد رحمت کے نبی  
کے ویلے سے سوال کرتا ہوں..... یا رسول اللہ میں آپ کا دیلہ لا کر اپنی  
اس ضرورت کو لے کر اپنے پروردگار کی طرف متوجہ ہوا تاکہ میری  
ضرورت پوری ہو جائے۔

اس حدیث سے یہ باتیں ثابت ہوتی ہیں۔

(۱) نبی ﷺ کی ذات اور آپ کے جاہ عالیٰ کا دیلہ حق ہے۔

(۲) آپ کو دور سے پکارنا اور نہاد بینا بھی حق ہے۔

مکرین و میلہ کے لیے یہ روایت بھی تازیانہ عبرت ہے۔ یہ حدیث بخاری نے ”تاریخ  
کبیر“ میں، ترمذی نے ”جامع دعویات“ میں، ابن ماجہ نے ”سنن“ صلاۃ الحاجۃ میں روایت کی  
ہے..... اور ساتھ ہی ابن ماجہ نے اس روایت کے صحیح ہونے کی تصریح بھی کی ہے۔ نائلی نے  
”عمل الیوم والملیلہ“ میں، ابو قیم نے ”معرفۃ الصحابة“ میں، یعنی نے ”ولاللہ علیہ“ میں اور ان کے  
سوال اور بھی کئی محدثین نے اپنی اتنی کتابوں میں یہ روایت نقل کی ہے..... اس کے علاوہ تقریباً پندرہ  
حافظ و محدثین نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے۔ متأخرین کے علاوہ ان محدثین میں یہ حضرات  
قابل ذکر ہیں: ترمذی، ابن حبان، حاکم، طبرانی، ابو قیم، یعنی اور منذری..... ترمذی کی سند اس طرح  
ہے۔ (حج ۲۶ ص ۱۹۷ مطبوعہ رشیدیہ دہلی)

حَدَّثَنَا مَحْمُودُ بْنُ عَيْلَانَ حَدَّثَنَا عُثْمَانُ بْنُ عُمَرَ حَدَّثَنَا شُبَّةُ  
عَنْ أَبِي جَعْفَرٍ عَنْ عَمَارَةَ بْنِ حُزَيْمَةَ بْنِ فَابِتِ عَنْ عُثْمَانَ بْنِ  
حَيْفَيْفِ (الحدیث)

ترمذی نے اس حدیث کو صحیح حسن غریب بتایا ہے۔ مزید فرماتے ہیں یہ حدیث ہمیں  
صرف ابو جعفر عطیٰ کے داسٹے سے پہنچی ہے۔ ابو جعفر کے بارے میں ترمذی کے کسی نہیں وہ فر  
غَيْرُ الْعَظِيمِ اور کسی میں ”لَيْسَ هُوَ الْعَظِيمُ“ کے الفاظ بھی ملتے ہیں اور یہ سب ناقلوں

کے تصرفات ہیں، کیونکہ امام ترمذی کا یہ طریقہ نہیں کہ کسی کے بارے میں یہ کہیں کہ فلاں نہیں اور اس کی تفصیل سے وضاحت نہ کریں۔ ساتھ ہی ساتھ یہ بھی ظہور ہے کہ ابو جعفر جہنوں نے عمارہ سے روایت کی ہے یہ عمر بن زید عطیٰ ہی ہیں جو اسلامیٰ تائیا بصری ہیں جیسا کہ رجال کی مشہور مطبوعہ اور مخطوطہ کتابوں سے ظاہر ہے۔

اور ابو جعفر رازی متوفی ۱۶۰ھ جو شعبہ کے مشائخ میں سے ایک ہیں، انہوں نے عمارہ متوفی ۱۵۵ھ کا زمانہ قطعاً نہیں پایا..... اس لیے کہ ابو جعفر رازی کا سفر جاز عمارہ کی وفات کے ۹ سال بعد قوع پذیر ہوا اور شعبہ اپنی روایتوں میں قوی اور قابل اعتبار ہیں۔

ساتھ ہی طبرانی وغیرہ کے نزدیک حدیث کے دیگر دلائل بھی اصل سند سے ہی اس کی تائید کر دیتے ہیں کہ یہ ابو جعفر وہی عطیٰ ہیں جو متفقہ طور پر ثابت ہیں، اس حدیث کی سند بحوالہ طبرانی "شقاء الشقام" از قلب مکمل مذکور ہے۔

ترمذی کی سند کے سارے ہی روایی ثقہ اور معتبر ہیں اور ترمذی کی اس حدیث کو غریب کہنے کی وجہ صرف یہ ہے کہ سند میں عثمان بن عمر روایت شعبہ منفرد ہیں..... اور ابو جعفر روایت عمارہ بھی منفرد ہیں، حالانکہ یہ دونوں ہی روایی بالاتفاق ثقہ ہیں اور ایسی کتنی ہی صحیح حدیثیں ہیں، جن کے سلسلہ روایۃ میں کہیں کوئی منفرد ہوتا ہے جیسا کہ حدیث "إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالْبَيْانِ" میں بھی یہ انفراد پایا جاتا ہے..... اسی حدیث کو امام ترمذی نے "حسن" بھی کہا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ ابو جعفر اور عثمان بن عمر کے بعد اس کے واسطے متعدد ہیں۔ اسی کو ترمذی نے صحیح بھی کہا ہے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ اس کے روایوں میں صحت کے اوصاف مکمل طور پر موجود ہیں۔

(۲) حضرت عثمان بن حنفی کی حدیث جس میں ایک شخص کو نماز حاجت کے ساتھ مذکورہ دعا کی تعلیم دی گئی ہے اس شخص کو امیر المؤمنین عثمان بن عفانؓ سے ایک کام تھا۔ اس نے وہی دعا کی اور اس کا کام ہو گیا۔

اس مقام پر جس نکتہ کی نشاندہی کرنی ہے وہ یہ ہے کہ مذکورہ بالصحابیٰ نے دعائے حاجت کی حدیث سے تینی سمجھا کہ یہ دعائی ﷺ کی ظاہری زندگی کے ساتھ مخصوص نہیں۔ یہ ہے حضو ظہیرتؐ کا وسیلہ اور یہ ہے حضور کی رحلت کے بعد آپ کو پکارتا اور ندا کرتا..... اور یہ ہے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا عمل..... طبرانی نے "بجم کمیر" میں یہ حدیث روایت کی ہے اور کئی واسطوں سے اس کا ذکر کرنے کے بعد فرمایا ہے کہ یہ حدیث یقینی ہے۔



اور ایسے راویوں کی روایتیں چھان بیٹن کے بعد قول کر لی جاتی ہیں۔ حاکم نے ایسا ہی کیا ہے۔ انہوں نے دیکھا کہ اس حدیث کو امام مالک نے خود قول فرمایا جیسا کہ ابن حمید امام مالک سے روایت کرتے ہیں کہ امام مالک نے ابو جعفر منصور سے فرمایا:

هُوَ وَسِيلَكَ وَوَسِيلَهُ أَبِيكَ أَدْمُ عَلَيْهِ السَّلَامُ

عَمَّا لَمْ تَهَارْ أَبْعَجِي وَسِيلَهُ أَبِيْنَ أَوْ تَهَارَ بَعْدَ حَفْرَتْ آدَمَ عَلَيْهِ السَّلَامُ كَأَبْعَجِي وَسِيلَهُ أَبِيْنَ۔

اب جب امام مالک نے روایت کو صحیح قرار دیتے ہوئے اس کو بطور دلیل پیش کر دیا تو عبدالرحمٰن راوی کے اوپر سے وہم اور قلت حفظ کا الزام ختم ہو گیا..... کیونکہ دوسرے الزام وینے والوں نے امام مالک کی تجییت ہی میں الزام دیا ہے۔ اس کے علاوہ عبدالرحمٰن بن زید ایسے حدیث نہیں جن کی روایت مطلقاً مسترد کر دی جائے۔ امام شافعیؓ جیسے جملہ القدر امام نے ”الام“ اور مسد میں ان کی روایت کردہ حدیث سے (فناکل میں نہیں) بلکہ احکام میں استدلال کیا ہے..... اسی صورت میں حاکم نے مذکورہ حدیث کو اگر صحیح قرار دیا تو وہ باعث ملامت نہیں۔ یہ حدیث بلا شک و شبیح ہے۔ ہاں! جن کے سینے فناکل مصطفیٰ سے تک ہوں وہ تو اس کی محنت سے انکاری کرتے رہے گے۔

امام مالک گاند کورہ ارشاد قاضی عیاض نے ”الشفا“ بتعريف حقوق المصطفیٰ ”  
میں عمرہ سند کے ساتھ ذکر کیا ہے۔

(۱) اس روایت کی سند میں جو ابن حمید مذکور ہیں وہ محمد بن حمید رازی ہیں، یہی راجح ہے وہ نہیں جو امام تقی الدین سیکی کا گمان ہے لیکن ان رازی کا حال ایسا نہیں جیسا کہ شیخ بن عبدالهادی نے تصویر کشی کی کوشش کی ہے۔ شیخ بن عبدالهادی نے ان کے ساتھ نارواسلوک یہ کیا ہے کہ ان پر جو تقدیم ہوئی ہیں وہ سب صحیح کر دی ہیں اور ان کی تعریفیوں کو نظر انداز کر دیا ہے۔

ابن عبدالهادی ان تین میں سے ایک ہیں جو عالم شباب میں ابن تیمیہ سے ملے اور ان سے فریب خورده ہو کر راہ مستقیم سے ہٹ گئے۔ جو دلائل ان کے شیخ ابن تیمیہ کے خلاف پڑتے ہیں ان میں یہ صاحب ”جرح“ کا ذکر کرتے ہیں اور ”تعدیل“ کو گول کر جاتے ہیں۔

یہ محمد بن حمید وہ ہیں جن سے ابو داؤد ترمذی ایں مجہ احمد بن حنبل اور تیجیٰ بن معین جیسے ائمہ حدیث نے حدیثیں روایت کی ہیں۔ ایں ابو خثیمہ بیان کرتے ہیں رازی کے بارے میں ایں

میں سے پوچھا گیا تو انہوں نے فرمایا، "لقد اور دانشمند ہیں۔ ان سے استناد کرنے میں کوئی حرج نہیں۔"

امام احمد نے فرمایا، "ری" میں اس وقت تک علم ہوگا جب تک محمد بن حیدر ہوں گے۔ اہن حیدر ہوں گیں جب کی صاغانی اور ذہلی نے بھی تعریفیں کی ہیں۔ ..... خلیلی، "الارشاد" میں رقطراز ہیں اہن حیدر علم حدیث کے عالم اور حافظ ہیں۔ احمد اور بیکی نے ان کو پسند کیا۔ امام بخاری نے فرمایا، "فیہ نظر" ..... نہیں اس جیسی حدیث کے سلسلے میں وہ مقتضم نہیں۔ لیکن عمر پاک ۲۲۸ھ میں رحلت فرمائی۔ امام مالک کے وصال کے وقت ان کی عمر پندرہ سال سے کم نہ تھی جبکہ یہ لوگ اپنے امام کی "مند" میں پانچ سال کے راوی کی روایت بھی قبول کرنے نظر آتے ہیں۔

(۲) یعقوب بن اسحاق کے بارے میں خطیب نے تاریخ میں کہا، "لآبائس بہ" ان میں کوئی حرج نہیں۔

(۳) ابو الحسن عبداللہ بن محمد بن ختاب اس اعمال قاضی کے بڑے اصحاب میں سے ایک ہیں۔ ان کو تقریب ۲۰۰ھ میں مقتدر نے مدینہ کا قاضی مقرر کیا تھا اور اس زمانہ میں غیر لفظ عالم مدینہ منورہ کا قاضی نہیں ہو سکتا تھا۔

(۴) اور ان کے شاگرد محمد بن احمد بن فرج کی سمعانی نے "الانساب" میں ذکر جاء رہی کے تحت توییش کی ہے۔ ابن اثیر نے "اللباب" میں اس توییش کو برقرار رکھا ہے۔

(۵) ابو الحسن فہری بھی یقیناً لفظ ہیں۔ "العمر" از ڈبی میں ان کا تذکرہ موجود ہے۔

(۶) این دلہاث ابن عبدالبر کے لفظ مشائخ میں سے ایک ہیں۔ "صلہ" این بسکوال

مطبوعہ مادریہ میں ان کا تذکرہ مرقوم ہے۔ راویوں کے جو تذکرے ہم نے اور پیش کیے ہیں تقریباً اسی انداز سے جلی نے "شفاء القائم" میں قلمبند کیا ہے۔

ابن عبدالہادی اس حدیث کے قبول کرنے سے صرف اس لیے انکار کرتے ہیں کہ یہ روایت ان کے شیخ این یحییٰ کے تفردات کے خلاف پڑتی ہے۔

ابن ختاب کے اس حدیث کے لانے کا مقصد صرف یہ ہے کہ وہ اپنے شیخ قاضی اس اعمال مالکی کی "بسیط" میں جو کچھ ہے اس کی تزویہ کر سکیں جو اہن وہب روایت مالک کے خلاف ہے۔ شیخ اس اعمال عراق کے ہیں اور اہل مدینہ اور اہل مصر عراقیوں سے زیادہ امام مالک کے سائل سے آگاہ ہیں۔ ساتھ ہی اس اعمال نے امام مالک تک کی سند کا ذکر بھی نہ کیا، بلکہ اسے برسلا



نzdیک ثقہ ہیں۔ اگرچہ ابوالفرج نے اپنی "عمل" میں ان پر تقدیم کی ہے اور ابن سنی نے "عمل الموم والملیلہ" میں ایک ایسی سند کے ساتھ روایت کی ہے جس میں وازع نے بلال سے اس طرح روایت کی ہے..... اللہُمَّ بِحَقِّ السَّائِلِينَ عَلَيْكَ

اس سند میں نہ عطیہ ہیں۔ ابن مرزوق اور شیعی ابن موفق ہیں..... جس سے ظاہر ہو گیا کہ عطیہ ابن مرزوق اور ابن موفق کو اگر ضعیف تسلیم بھی کر لیا جائے تو نہ کوہ سندوں سے یہ امر واضح ہو گیا کہ وہ تینوں حضرات اس روایت میں مفرد نہیں بلکہ اس کی دوسری تائیدات بھی موجود ہیں۔ علاوہ ازیں احمد بن مفعع کے شیخ یزید بن ہارون بھی ابن مرزوق سے روایت کرنے میں ابن موفق کے شریک ہیں..... اسی طرح فضل بن دکین، ابن فضیل اور سلیمان بن حبان وغیرہ ہم نے بھی ابن مرزوق سے روایت کی ہے۔ عطیہ پر تشبیح کا الزام ہے لیکن امام ترمذی نے ان کی کوئی روایتوں کو حسن قرار دیا ہے..... ابن معین سے منقول ہے کہ وہ صالح ہیں۔ ابن سعد سے مردی ہے کہ شفہ ہیں..... ابن عدی نے فرمایا ہے ان کی روایتیں صالح ہیں اور حضرت ابوسعید خدرا کے نام کی صراحت کے بعد تم لیس کا اختلال نہیں، خصوصاً جبکہ اس روایت میں تابعت بھی ہے اور امام مسلم کے نزدیک ابن مرزوق کی توثیق کا پلہ بھاری ہے۔ کیونکہ انہوں نے اپنی صحیح میں ان سے روایت کی ہے۔ اس کے ساتھی نہ کوہ حدیث بلال کے واسطے سے بھی وارد ہوئی ہے..... اس لیے یہ حدیث تمام تر تقدیمات کے باوجود پایہ اعتبار اور درجہ استدلال سے فرد تر ہرگز نہیں ہو سکتی؛ بلکہ اس کا معاملہ صحیح اور حسن کے درمیان ہو گا۔ کیونکہ یہاں متابعات اور شواہد کثرت سے پائے جا رہے ہیں۔

ایک سوال یہ رہ جاتا ہے کہ بعض حضرات کا قول ہے کہ جرح کو تعمیل پر ترجیح ہوتی ہے۔ اس کے جواب میں عرض ہے کہ اولاً تو یہ قول ضعیف ہے، ٹانیاً وہ بھی جرح کو تعمیل پر اس وقت ترجیح دیتے ہیں جب دونوں میں اس طرح تعارض ہو کہ دونوں کا پلہ بالکل برابر ہو۔ اس لیے جرح کی ترجیح کا معاملہ ثابت کرنے کے لیے پہلے یہ ثابت کرنا ضروری ہے کہ یہاں جرح و تعمیل دونوں بالکل ہم پلہ ہیں۔ اس کے بغیر مطلقاً جرح کی تقدیم کا فیصلہ صادر کرنا بہت دور کی بات ہے اور زیر بحث حدیث کو تو حافظ عراقی نے تجزیٰ تک احادیث احیاء اور حافظ ابن حجر نے "امال الاذکار" میں حدیث حسن قرار دیا ہے۔ اس لیے اہل بدعت کے لیے یہ محتوا نہیں کہ وہ نہ کوہ اصول کا سہارا لے کر ان مثبت شدہ احادیث کو مسترد کرنے کی جہارت کریں، جو ایسے روایوں سے

عام و خاص سائلان بارگاہ الہی کا حق خود وصول کرنا چاہتا ہے اور اللہ سے اس کا سوال کر رہا ہے۔ مکرین و سیلہ کے خیال فاسد کی حقیقت اس وقت اور واضح ہو جاتی ہے جب بعد کے الفاظ بھی پیش نظر ہوں، اس جملہ کے بعد اس پر یہ جملہ معطوف ہے ”وَاسْأَلْكَ بِحَقِّ مَمْثَاتِهِ هَذَا اَخْ— کیا یہاں بھی وہ کہیں گے کہ بندہ دعا کر رہا ہے کہ میں اپنے اس چنے کا حق مانگتا ہوں؟

مکرین اپنے خیال فاسد کی تائید کے لیے مزید یہ بھی کہتے ہیں کہ سوال ہے تو کوئی مسول و مطلوب ہونا ضروری ہے اور حق سائلین کے علاوہ حدیث میں اور کچھ مذکور ہی نہیں، جسے سوال کا مطلوب بنایا جائے اس لیے وہی مطلوب ہے۔

ان کی یہ بات سخت مضمکہ خیز اور نہایت خدہ انگیز ہے گویا ان کو آن تُعْبُدُنِي مِنْ النَّارِ نظر ہی نہیں آتا۔ حق سائلین اور اپنی پیادہ روی کے دلیل سے وہ بھی سوال کر رہا ہے کہ ”بھی دوزخ سے پناہ دئے میرے گناہوں کو بخش دئے“..... یہ صراحت حدیث میں موجود ہے اور ”اسنالک“ مکار تاکید کے لیے ہے اور تاکید کے لیے فعل کی تکرار کوئی تاریخی نہیں۔ کلام عرب میں اس کی بے شمار مثالیں موجود ہیں..... تو فعل اخیر سے جو مطلوب ہے وہی پہلی دونوں فعلوں سے بھی مطلوب ہے بالفرض ایسا افعال تاکید والے نہ ہوتے تو بھی یہی مفعول اخیر سب کا مفعول بن جاتا۔ اور تمام افعال کا اسے معمول بنانے میں تازع ہوتا جو خوازہ زبان کا معروف قاعدہ ہے..... الی اصل! اس مفعول اخیر سے سابقہ افعال کا تعلق ہر تقدیر معتبر اور لحاظ ہے۔

و سیلہ لینے کو ناجائز بنانے کے لیے کچھ لوگ یہ خیال فاسد قائم کرتے ہیں کہ غیر خدا کو بارگاہ خدا کے لیے و سیلہ بنانا غیر اللہ کی قسم کھانا حرام ہے، اس لیے تو سل بھی حرام ہے۔

اس خیال کے تحت تو سل کی تردید کرنے والے درحقیقت مصطفیٰ ﷺ کی تردید کرنا چاہتے ہیں اس لیے کہ خود سرکار مصطفیٰ علیہ التَّسْمیَّۃُ وَالثَّانَیَہُ نبی تو تو سل کے یہ الفاظ اور صیغہ تعلیم فرمائے ہیں اور غیر خدا سے و سیلہ لیتے ہوئے دعا اپنی امت کو بتائی ہے۔ سرکار کے بتائے ہوئے کلمات اور دعاوں میں اشخاص کا و سیلہ موجود ہے..... افسوس کہ ان مکرین کو تو سل اور قسم کے عقیم تقادیر کی بھی تیزی نہیں۔ کہاں غیر خدا کو بارگاہ خدا میں کہاں غیر خدا کو بارگاہ خدا میں و سیلہ بنانا اور کہاں غیر خدا کی قسم کھانا؟

اس مقام پر ہم استغاثت اور استغاثہ کے موضوع پر بھی مختصر گفتگو کرتے چلیں، تو کوئی

حرج نہیں کیونکہ یہ موضوع بھی وسیلہ سے گمراہ برا کھاتا ہے۔ بخاری کی حدیث شفاعت کے الفاظ یہ ہیں۔

إِسْتَغْلَاثُوا بِأَدْمَمْ فَمِمْ بُعُوضَى فَمِمْ بِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
محشر کے دن لوگ حضرت آدم سے مد مانگیں گے پھر حضرت موسیٰ سے  
پھر مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سے فریاد کریں گے۔

اس حدیث سے ثابت ہوا کہ رسول کے سلسلہ میں استغاثہ (فریاد خواہی)  
کا لفظ استغاثہ کیا جا سکتا ہے۔

رہی طبرانی کی روایت لا یستغاث بی کے الفاظ اس کا جواب یہ ہے کہ اس حدیث کی  
سند میں ایک راوی ابن لہبیہ ہیں۔ ہم نے ”الاشفاق“ میں ان کا حال تفصیل سے لکھ دیا ہے۔ اس  
کے پیش نظر یہ روایت صحیح حدیث کے مقابل نہیں ہو سکتی۔

اب رہی یہ حدیث ”وَإِذَا سَتَّغَتْ فَاسْتَغْنِ بِاللَّهِ“ ایک تو اس حدیث کی تمام  
سندوں میں کچھ ضعف پایا جاتا ہے دوسرے یہ کہ اس کا حقیقی اور مجازی معنی یہ ہو گا۔

عِنْدَ إِسْتَغْاثَةِ كَبِيْرٍ فَاسْتَغْنَ بِاللَّهِ

کسی بھی مستغان سے مدد لینے کے وقت خدا سے مدد طلب کرو۔

اس معنی کے تحت حدیث پاک سے استغاثت کی نئی نہیں ہوتی بلکہ یہ ثابت ہوتا ہے کہ  
کسی سے بھی استغاثت کی جائے تو مستغان حقیقی کو فراموش نہیں کرنا چاہیے اور صاحب ایمان کی  
شان بھی تو ہوتی ہے کہ وہ اس باب سے مدد لینے کے وقت مسبب الاصاب کو نہیں بھوتا۔

یہ دیکھیں حضرت عمرؓ کو جب انہوں نے بارش کے لیے حضرت عباسؓ کا وسیلہ لیا تو  
”اللَّهُمَّ فَاسْقِنَا“ کے الفاظ کہنا نہ بھولے اور سیکی اسلامی ادب ہے۔ اگر حدیث کا یہ معنی نہ لیا  
جائے تو معنی مجازی لیتا ہو گا اور متعدد آیات و احادیث کے خلاف ہو گا ساتھ ہی حدیث کا لفظ  
إِذَا (جب) كُلِّمَا (جب جب) کے معنی میں نہیں بلکہ اہل منطق کے نزد دیکھ یہ شرطیہ بھملے کے  
الفاظ سے ہے۔ اس کے مطابق فحصم کے لیے اس سے دلیل قائم کرنے کی کوئی مجباش ہی نہیں۔  
اس پر مزید یہ کہ خطاب بھی واحد کے لیے ہے یعنی ایک صحابی خاص کو مخاطب کر کے سرکار نے یہ  
فرمایا ہے جس سے اس طرف اشارہ ہے کہ یہ خاص لوگوں کے لیے ہے۔ ابن عباسؓ یہی ایک خاص  
بندے ہیں ایسے مقرر ہیں بارگاہِ الٰہی کے لیے بہتر یہی ہے کہ یہ حضرات مسبب الاصاب اللہ سے

مددا نہ کریں۔

وَإِنَّا كَنَّا نَسْتَعِينُهُ  
ہم تھے سے ہی مدد نہیں۔

یہ استعانت آیت کے سیاق و سبق کے مطابق عبادت اور پدایت کے سلسلہ میں ہے۔ رب تعالیٰ سے مناجات کے دوران یہی مناسب بھی ہے اگر اس کا عام اور مطلق معنی لیا جائے تو یہ لازم آئے گا کہ بندہ کسی بھی کام میں کسی بھی غیر خدا سے مدد نہ لے جب کہ ہر شخص ہزارہا دنیاوی معاملات میں برابر کسی نہ کسی سے مدد لیا کرتا ہے اس لیے آیت کے معنی مطلق کو لے کر اگر مطلق استعانت کو شرک کہیں تو تقریباً اسارے بندگان خدا کو شرک قرار دینا اور اساب دنیا کو معطل و بیکار کرنا لازم آئے گا۔

ہمارے ایک مخلص دوست صاحب تصانیف مخدیہ علامہ شیخ محمد حسین عدوی مالکی نے زیر بحث موضوع وسیلہ پر متعدد کتابیں تالیف کی ہیں اور ان میں فکر ابن تیمیہ سے متاثر افراد کے شبہات کا ازالہ کر دیا ہے۔ ان کا انداز یہاں بھی خوب ہے اور تحقیق بھی خوب ہے۔ ان کا مقام علم بالاتفاق ان لوگوں کے شیخ الشائخ سے بھی درجوں بلند ہے۔

اصحاب قبور میں قوت ساعت قوت اور اک پائی جاتی ہے۔ اس سلسلے کی خاصی تفصیل محمد عبدالجعفی لکھنؤی نے ”تذکرہ الرشد“ میں رقم کی ہے۔

رہی یہ روایت ”وَمَا آنَتْ بِمُسْمِعٍ مِنْ فِي الْقُبُوْرِ“ تحقیقین کے نزدیک اس آیت میں اصحاب قبور سے مراد شرکیں ہیں..... اس مقام پر بعض دیگر تحقیقات بھی ہیں لہذا کسی کو کسی طرح کے مفاظ لئے میں نہ آنا چاہیے۔

مذکورہ آیات و احادیث سے بالکل روشن ہو گیا کہ انبیاء اولیاء اور صلحاء کے وسیلہ کا انکار کرنے والوں کے پاس کوئی معمولی دلیل بھی نہیں اور وسیلہ کو جائز مانتے والے الٰی ایمان کو شرک گردانا گرا ہی کے سوا کچھ بھی نہیں۔

رہے بعض عوام جو توسل و زیارت کے آداب کما حقہ مخوظ نہیں رکھتے ایسون کے لیے الٰی علم پر فرض ہے کہ ان کو ممتاز و سنجیدگی سے سمجھا جائیں۔ صد یوں سے امت توسل و زیارت پر کار بند رہی۔ اس کے انکار کی بدعت ابن تیمیہ حراثی نے پھیلائی۔ اس وقت کے علماء نے اس بدعت کا قلع قلع کر دیا تھا، اس پر بھر پور نکیر کی اور متعدد تحقیقی رو بھی لکھے..... لیکن ابن تیمیہ کی بلا واس

سے بے خبر اس سے متاثر افراد میں آج بھی یہ فتنہ پایا جا رہا ہے..... تفسیر روح المعانی میں آلوسی نے اور اس تفسیر میں تصرف کرنے والے ان کے بیٹے نے اس موضوع پر بعض غلط بحثیں لکھ دیں۔ مذکورہ دلائل ان کی تزوید کے لیے کافی ہیں۔

یہ دونوں ہی باب پر بیٹے بعض سائل میں اضطراب و انتشار کا شکار نظر آتے ہیں۔ یہ ان کے اپنے پڑوں سیوں اور اپنے بعض اساتذہ سے متاثر ہونے کا نتیجہ ہے، یہاں ان سب باتوں کی تفصیل کا موقع نہیں۔

خیر الخلق محمد رسول اللہ ﷺ سے وسیلہ لینے میں امت مسلمہ کا دستور کیا رہا ہے، اس کی تفصیل کے لیے امام ابو عبد اللہ بن نعیمان محمد بن موسیٰ تمسانی مالکی متوفی ۲۸۳ھ کی کتاب "مِضَبَّاتُ الظُّلَامِ فِي الْمُسْتَغْنَيَيْنِ بِخَيْرِ الْآتَامِ" کا مطالعہ کیا جائے۔ یہ کتاب "دارالكتب المسریہ" کے نوادرات سے ہے۔

یہ تحریر انصاف پسندوں کے لیے کافی ہے۔



# مفهوم توسل

فضیلت الشیخ، آفتاب علم و حکمت  
حضرت السید محمد بن علوی ماکلی رامت بر کاتم العالیه  
مکہ مکرمہ

## مفہومِ توسل

بہت سے لوگ حقیقتِ توسل کے سلسلے میں غلط فہمی میں جاتا ہیں۔ اس لیے ہم توسل صحیح کے مفہوم پر اپنا نقطہ نظر واضح کر رہے ہیں اور اس سے پہلے یہ چند حقائق بیان کئے جا رہے ہیں۔

- ۱۔ توسل دراصل باب رحمت اللہ پر دستک دینے اور اللہ کی بارگاہ میں دعاء کرنے کا ایک طریقہ ہے مقصود حقیقی اللہ سکھہ و تعالیٰ ہے اور جس کو وسیلہ بنایا جا رہا ہے وہ تقربِ اللہ کا ایک وسیلہ اور واسطہ ہے۔ اس کے علاوہ کوئی اعتقاد رکھنا شرک ہے۔
- ۲۔ توسل کرنے والا اپنے اس واسطے کو محض برپا نہیں سمجھتے بلکہ اختریار کرتا ہے اور یہ سمجھتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کو اس واسطے سے محبت ہے اور اس کا وسیلہ اس سے محبوب ہے اور اگر اس توسل کرنے والے کی نظر میں یہ بیٹھتے ہو تو وہ اس واسطے سے دور دور تک کوئی واسطہ نہیں رکھ سکتا۔
- ۳۔ اگر توسل کرنے والا یہ اعتقاد رکھے کہ اللہ کی بارگاہ میں وہ جس شخصیت کو وسیلہ بنارہا ہے اس کے اندر بذاتِ خود لعن و ضرر کی قدرت ہے یا اس طرح کا کوئی اعتقاد ہو تو یہ شرک ہے۔
- ۴۔ توسل کوئی لازم یا ضروری چیز نہیں ہے۔ اور مقبولیت دعاء اسی پر موقوف نہیں ہے۔ بلکہ اصل یہ ہے کہ مطلقاً اللہ سے دعاء کی جائے۔ جیسا کہ اس کا ارشاد ہے۔

وَإِذَا سَأَلَكُ عِبَادِيْ عَنِّيْ فَأَنْتَ فَرِيْبَتْ (بقرہ۔ ۱۸۶)

اور جب تم سے میرے بندے مجھے پوچھیں تو میں نزدیک ہوں۔

قُلْ اذْعُوَ اللَّهَ أَوْ اذْعُوَ الرَّحْمَنَ أَيَّمَا مَا تَذْعُوْ اَفَلَمْ اَلْمَسْأَمَ الْحُسْنَى

(اسراء۔ ۱۰)

تم فرماد اللہ کہہ کر پکارو یا رحمٰن کہہ کر پکارو جو کہہ کر پکارو سب اسی کے اچھے نام ہیں۔

### متفق علیہ توسل

اللہ کی بارگاہ میں اعمال صالح سے توسل کے جواز و استحباب کے بارے میں کسی مسلمان کا اختلاف نہیں۔ جو شخص بھی نماز پڑھتا ہے یا روزے رکھتا ہے یا تلاوت قرآن کرتا ہے یا صدقہ و خیرات کرتا ہے۔ وہ اپنے صوم و صلوٰۃ و تلاوت و صدقہ کو سیلہ بناتا ہے۔ بلکہ یہ توسل حصول مقصود اور مقبولیت دعا کے لیے اتنا موثر اور زیادہ قابل اعتماد ہے کہ اس میں کسی کا کوئی اختلاف نہیں۔

حضرت مولانا خیام الدین احمد قادری مہاجر مدینی رحمۃ اللہ علیہ (متوفی ۱۹۸۱ء موفون جتنے تحقیق مدینہ منورہ) سے ایک بھجی قاضی نے مسئلہ توسل پر بحث کی اور سوال کیا کہ جواز توسل پر آپ کے پاس کوئی دلیل ہو تو پیش کیجئے۔ خیام نے مدینہ حضرت مہاجر مدینی جو ایک تاجر عالم عارف بالله تحقیق سنت اور عاشق رسول مگی تھے۔ مدینہ میں مرنے کی تمنا لیے ۱۹۷۴ء سال میں گنبد خضراء کی چھاؤں میں باب مجیدی نزد مسجد نبوی مدینہ طیبہ کے اندر عشق و ایمان کی محفل سجائتے رہے اور سوال سے زائد عمر پا کر خاک مدینہ کی آنکھوں میں ہیش کے لیے خواستہ ہوتا ہے۔ انہوں نے جواز توسل کی یہ قرآنی دلیل پیش کی۔

بِإِيمَانِ الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْرَبُوا إِلَلَهٖ وَأَبْتَغُوا إِلَيْهِ الْأُوْبِسِلَةَ۔ (الآلہ)

اے ایمان والو! اللہ سے ڈردا دراس کی طرف دلیلہ تلاش کرو۔

بھجی قاضی نے کہا۔ اس میں اعمال صالح کا دلیلہ مرواد ہے۔

حضرت مدینی نے بر جستہ سوال فرمایا۔ ہمارے اعمال مقبول ہیں یا مردود؟ یہ سوال سن کر وہ مبہوت ہو گیا اور کہنے لگا کہ اعمال مقبول ہی ہو سکتے ہیں مردود بھی اس لیے یقین کے ساتھ پوچھنیں کہا جا سکتا۔ حضرت مدینی نے پھر سوال فرمایا۔ اللہ کے رسول حضور سید کائنات صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ خداوندی میں مقبول ہیں یا نہیں؟

اس بھجی قاضی نے جواب دیا۔ یقیناً وہ بارگاہ الہی میں مقبول ہیں۔

آپ نے ارشاد فرمایا۔ اعمال صالح جن کی مقبولیت ممکن ہے ان کا دلیلہ اس آیت کی روشنی میں جائز ہے تو پھر سید عالم تھے کا دلیلہ کیوں جائز نہیں جو بارگاہ الہی میں یقیناً اقطعنا جا مقبول ہیں؟

یہ واقعہ میں نے باب مجیدی مدینہ منورہ میں حضرت مدینی کے صاحبزادہ محترم حضرت مولانا فضل الرحمن قادری مدینی سے ۱۹۸۳ء میں خورستا ہے۔ (ایس اختر مصباحی)

اس کی دلیل وہ حدیث ہے جس میں تین افراد کا یہ واقعہ مذکور ہے۔

تین آدمی غار کے اندر تھے۔ اور پر سے غار بند ہو گیا۔ اس سے نجات حاصل کرنے کے لئے ایک نے والدین کے ساتھ اپنے حسن سلوک اور نیکی کو وسیلہ بنایا۔

دوسرے شخص نے بد کرداری پر قدرت رکھنے کے باوجود داس سے دور رہنے کو اپناد سیلہ بنایا۔ تیسرا نے اپنی امانت دیانت کو وسیلہ بنایا۔ اور رب کائنات نے ان کی یہ مشکل آسان فرمادی۔ (صحیح بخاری)

اس توسل کو شیخ ابن تیمیہ نے اپنی کتاب بالخصوص قاعدة جليلة فی التوسل والوسيلة میں دلائل اور تحقیق و تفصیل کے ساتھ بیان کیا ہے۔

### اختلاف کی بنیاد

اختلاف کی بنیاد یہاں سے شروع ہوتی ہے کہ توسل کرنے والا اپنے عمل کے علاوہ کسی اور سے توسل کر سکتا ہے یا نہیں؟

مثلاً ذوات و شخصیات کو وسیلہ بناؤ کریے کہنا۔ اے اللہ! میں تیری بارگاہ میں تیرے نبی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بنارہ ہوں۔ یا ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ یا عمر فاروق رضی اللہ عنہ یا عثمان غنی رضی اللہ عنہ یا علی مرتضیٰ رضی اللہ عنہ کو وسیلہ بنارہ ہوں۔

کچھ لوگ اس وسیلے کو ممنوع قرار دیتے ہیں۔

منافقین کا یہ اختلاف جو ہری نہیں بلکہ شخص صورت ہے۔ اس لیے کہ ذات کا توسل درحقیقت اس کے اپنے عمل کا توسل ہے۔ اور عمل کے توسل پر سب کا اتفاق ہے۔

اگر مانعین توسل دقت نظر اور بصیرت کے ساتھ مسئلہ توسل پر غور کریں تو ان کو اصل حقیقت اچھی طرح سمجھ میں آ جائے گی۔ ان کا افکال رفع ہو جائے گا۔ اور مسلمانوں پر شرک و گمراہی کا حکم لگانے والا فتنہ ختم ہو جائے گا۔

میں ابھی بیان کروں گا کہ دوسروں سے توسل کرنے والا شخص درحقیقت اپنے ہی عمل سے توسل کر رہا ہے اور وہ عمل خود اس کا اکتسابی ہے۔  
غور کیجئے اجھے شخص دوسرے شخص سے توسل کر رہا ہے اس کے یہ وجہ ہو سکتے ہیں۔

توسل کرنے والے شخص کا یہ اعتقاد ہے کہ وہ جس شخص کو وسیلہ بنارہا ہے وہ اس کے حسن نظر کے مطابق نیک ہے اولی ہے صاحب فضل و شرف ہے۔  
یا توسل کرنے والے شخص کا یہ اعتقاد ہے کہ وہ جس شخص کو وسیلہ بنارہا ہے اسے اللہ عزوجل سے محبت ہے اور اللہ کی راہ میں شب و روز نیک کام کر رہا ہے۔  
یا توسل کرنے والے شخص کا یہ اعتقاد ہے کہ وہ جس شخص کو وسیلہ بنارہا ہے اسے اللہ کے یہاں درجہ محبوبیت حاصل ہے۔ جیسا کہ ارشاد ابaryl تعالیٰ ہے۔ نَجِيْهُمْ وَنَجِيْهُنَّةَ النَّدَانَ سے محبت کرتا ہے وہ اللہ سے محبت کرتے ہیں۔  
یا توسل کرنے والا شخص جس شخص کو وسیلہ بنارہا ہے اس کے بارے میں مذکورہ تمام امور کا اعتقاد رکھنے والا ہے۔

تذہب سے کام بچجئے تو معلوم ہو جائے گا کہ توسل کرنے والے شخص کا دل جو اس بات پر مطمئن ہے کہ وہ جسے اللہ کی بارگاہ میں وسیلہ بنارہا ہے وہ اللہ کا محبت یا محبوب ہے یا اسے یہ دونوں درجے حاصل ہیں۔ یہ محبت اور ایسا اعتقاد خود توسل کرنے والے شخص کا عمل خیر ہے جو اس کی طرف منسوب ہے۔ وہ خود اس کا مسئول ہے اور اسے ہی اس کا اجر و ثواب بھی ملے گا۔ گویا توسل کرنے والا شخص بارگاہ اللہی میں اپنا یہ عرضہ پیش کر رہا ہے۔  
اے میرے رب امیں فلاں سے محبت رکھتا ہوں اور میرا اعتقاد ہے کہ وہ تجھے سے محبت رکھتا ہے۔ وہ دل سے تیری طرف متوجہ ہے اور تیری راہ میں روز و شب لگا ہوا ہے۔ اور

میرا اعتقاد ہے کہ تو بھی اسے محبوب رکھتا ہے اور اس سے راضی ہے۔ اس لیے میں اپنی اس محبت و اعتقاد کو تیری بارگاہ میں وسیلہ بنا رہا ہوں کہ تو میری فلاں مراد پوری فرم۔

اکثر توسل کرنے والے اس ترتیب کی اس بنیاد پر اور اس وجہ سے تصریح نہیں کر پاتے کہ وہ جانتے ہیں کہ ان کی دعاء اس بارگاہ میں ہو رہی ہے جس پر زمین و آسمان کی کوئی چیز پوشیدہ نہیں۔ وہ ہر اشارہ چشم اور راز قلب سے خوب واقف ہے۔

توسل کے یہ دونوں طریقے اپنی اپنی جگہ درست اور صحیح ہیں۔

اے اللہ! میں تیری نبی کو وسیلہ بنا رہا ہوں۔ یا اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میں تیرے نبی کے ساتھ اپنی محبت کو وسیلہ بنا رہا ہوں۔

اس لئے کہ پہلی شکل میں اس کا توسل اسی لیے ہے کہ وہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان رکھتا ہے اور ان سے محبت کرتا ہے۔ اگر یہ ایمان و محبت نہ ہو تو وہ توسل ہی نہ کرے۔

و دوسرے انبیاء و اولیاء و صالحین و ابرار کے ساتھ توسل کرنے کی حقیقت کے بارے میں بھی بہی بات کہی جائے گی۔

## دلائل توسل

اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى كَا ارْشَادٍ هُنَّ

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذْ قَوْلُوا اللَّهُ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوَسِيلَةَ (الآية ٣٥)

اے ایمان والو اللہ سے ڈر وا اور اس کی طرف وسیلہ ڈھونڈو۔

تعریف وسیلہ! ہر وہ چیز ہے اللہ نے اپنے تقرب کا سبب اور ضروریات پوری کرنے کا ذریعہ بنایا ہو۔

مدار وسیلہ! اللہ کی بارگاہ میں اس وسیلہ کی کچھ قدر و منزالت ہو۔

آیت کے اندر وسیلہ عام ہے۔ ذوات و شخصیات و اعمال صالح دونوں کو شامل ہے۔ انبیاء و صالحین و اولیاء امت سے ان کی حیات میں یا بعد الممات توسل ہو یا شرعی طریقہ پر انجام دیئے گئے اعمال صالح سے توسل ہو۔ یہ دونوں طریقے نہ صرف جائز بلکہ مامور و مشرد ع ہیں۔

آئندہ صفحات میں جواحد ایث و آثار درج کی جا رہی ہیں۔ انہیں لمبھی کے ساتھ پڑھئے تو یہ عموم توسل ظاہر ہو جائے گا اور آپ دیکھ لیں گے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل ہر جگہ اور ہر وقت ثابت ہے۔

تحلیق سے پہلے، ولادت کے بعد، موت کے بعد مدت برزخ، یوم نشر و حشر ہر دو ر اور ہر زمانہ میں آپ سے توسل کیا گیا اور کیا جاتا رہے گا۔

## تسلیل بالنبی الکریم (علیہ السلام)

نبی کریم سے ابوالبشر آدم کا تسلیل: حدیث میں وارد ہے کہ آدم علیہ السلام نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بنایا۔ چنانچہ حاکم نے المستدرک میں لکھا۔

ہم سے ابوسعید عمر و بن محمد بن منصور العدل نے، ان سے ابوحنیفہ بن ابی حیان سے ابوحنیفہ بن ابی حیان سے ابوالحارث عبد اللہ بن مسلم البری نے، ان سے اسعمل بن مسلم نے حدیث بیان کی۔ ان سے عبد الرحمن بن زید بن مسلم نے، ان کے دادا نے، ان سے عمر رضی اللہ عنہ نے روایت بیان کی۔ انہوں نے کہا۔

قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم. لما اقترط ادم الخطیئة  
 قال يارب : اسالك بحق محمد لما غفرت لي. فقال الله يا ادم  
 و كيف عرفت محمدا و لم اخلقه؟ قال يارب لانك لما خلقتني  
 بيديك و نفخت لي من روحك رفعت رأسك فرأيت على  
 قوائم العرش مكتوبها لا إله الا الله محمد رسول الله. فعلمت  
 انك لم تصنف الى اسمك الا احب الخلق اليك. فقال الله  
 صدقت يا ادم انه لا احب الخلق الي. ادعني بحقه فقد غفرت  
 لك. ولو لا محمد ما خلقتك

آخرجه الحاکم فی المستدرک و صحیحه ج ۲، ص ۶۵۱. و راه الحافظ السیوطی فی الخصائص النبویة و صحیحه، و رواه البیهقی فی دلائل النبوة و هو لا یروی الموضوعات كما صریح بذلك فی مقدمة کتابه و صحیحه ایضاً القسطلاني

والزرقانى فی المواهب اللدنیة ۲ ص ۲۲ والسبکی فی شفاء  
السقام. قال الحافظ الہیثمی : رواه الطبرانی فی الاوسط و فیه  
من لم اعترفهم . مجمع الرواالت ج ۸ ص ۲۵۳

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ جب آدم علیہ السلام سے لفڑی ہوئی  
تو عرض کیا اے رب ایں بحق محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) تھے سے اپنی مغفرت کی دعا کرتا  
ہوں۔ اللہ نے ارشاد فرمایا۔ اے آدم! تم نے محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو کیسے پہچانا؟ انہیں تو میں  
نے پیدا کیا ہیں کیا ہے۔

آدم نے عرض کیا۔ اے رب ایں نے اس طرح پہچانا کہ جب تو نے مجھے اپنے  
دست قدرت سے پیدا فرمایا اور میرے اندر روح پھوکی تو میں نے سراخ ہیا اور عرش کے  
ستونوں پر یکھار دیکھا۔ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ۔ بس میں سمجھ گیا کہ تو نے  
اپنے نام کے ساتھ اپنے سب سے محبوب بندے کا ہی نام فسلک کر رکھا ہے۔  
اللہ نے ارشاد فرمایا اے آدم تو نے بھی کہا۔ وہ میرے سب سے محبوب بندے  
ہیں۔ بحق محمد صلی اللہ علیہ وسلم مجھ سے دعا کرو تمہیں بخش دیا جائے گا۔ اگر مخدوش ہوتے تو میں  
تمہیں نہ پیدا کرتا۔

ابن عباس سے مروی دوسری روایت کے الفاظ یہ ہیں۔

فلولا محمد ما خلقت ادم والا جنة والا النار.

رواہ الحاکم فی المستدرک ۲ ص ۲۵۱ و قال صحيح  
الاسناد. وصححه شیخ الاسلام الباقینی فی فتاواہ. ورواہ ایضا  
الشیخ ابن الجوزی فی الموقوفی اول کتابہ. وقللہ ابن کثیر فی

البداية ج ۱ ص ۱۸۰)

اگر محمد صلی اللہ علیہ وسلم نہ ہوتے تو میں نہ آدم کو اور نہ ہی جنت و دوزخ کو پیدا فرماتا۔

بعض علماء نے اس مسئلے میں اختلاف کیا ہے۔ درجہ حدیث پر کلام کر کے اسے ناقابل قول اور موضوع قرار دیا ہے۔ ایسے علماء میں حافظ ذہبی وغیرہ ہیں۔ بعض نے اسے ضعیف حدیث قرار دیا ہے۔ بعض نے اس پر نکارت کا حکم لگایا ہے۔ ان باتوں سے ظاہر ہے کہ علماء کی رائیں مختلف ہیں کسی ایک حکم پر اتفاق نہیں۔ درجہ حدیث میں اس اختلاف کی وجہ سے اس مسئلے کے اثبات و فی ردو تول اور تو قبیل پر بحث چلتی رہتی ہے۔ لیکن یہ بات سند اور ثبوت حدیث کے اعتبار سے ہے۔ رہگئی بات اس کے مفہوم و معنی کی تو یہاں شیخ ابن تیمیہ عی کی باتیں آپ سن لیجئے۔

### شیخ ابن تیمیہ کا موقف

اس موضوع پر شیخ ابن تیمیہ نے ان دو حدیثوں کی روایت بیان کر کے ان سے استشهاد کیا ہے۔ انہوں نے کہا۔

ابوالفرح ابن الجوزی نے میرہ تک اپنی سند کی روایت بیان کی۔ انہوں نے کہا میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا۔ آپ کب نبی ہوئے؟ تو آپ نے ارشاد فرمایا۔

لما خلق الله الارض واستوى الى السماء فسواهن سبع  
سموات. و خلق العرش كتب على ساق العرش محمد رسول  
الله خاتم الانبياء. و خلق الله الجنة التي اسكنها ادم و حوا.  
فكتب اسمى على الابواب والاوراق والقباب والخيام و ادم بين  
الروح والجسم. فلما احياء الله تعالى نظر الى العرش فرأى

اسمی فاخبرہ اللہ اللہ مسید ولدک فلما غرہما الشیطون تابا و  
استشفعا باسمی الیہ.

اللہ نے جب زمین کو پیدا فرمایا اور آسمان کا قصد فرمایا تو اسے برادریات آسمان  
بنائے اور عرش پیدا فرمایا۔ ساق عرش پر اس نے لکھا۔ محمد رسول اللہ خاتم الانبیاء اور اللہ نے وہ  
جنت پیدا فرمائی جس میں آدم و حوا کو رکھا تو میرا نام اس کے دروازوں پتوں، قبوں اور نیمیوں  
پر لکھا۔ اس وقت آدم روح و جسم کے درمیان تھے۔ اللہ نے جب ان کے اندر روح ڈالی تو  
انہیوں نے آسمان کی طرف نظر اٹھائی تو میرا نام دیکھا۔ پھر اللہ نے انہیں بتلادیا کہ یہ تیری  
اولاد کے سردار ہیں۔ اس کے بعد جب شیطان نے دونوں کو غرش میں ڈال دیا تو ان  
دونوں نے توبہ کیا اور اللہ کھو بار میں میرا نام لے کر اپنی بخشش کی دعاء کی۔  
اور ابو یحییں الحافظ نے دلائل الدہوۃ میں روایت بیان کی۔ بطریق شیخ ابو الفرج ہم  
سے سلیمان بن احمد نے "ان سے احمد بن رشید نے" ان سے احمد بن سعید الہبری نے "ان  
سے عبد اللہ بن اسْعِیل الدُّنْفی نے" ان سے عبد الرحمن بن زید بن اسلم نے "ان سے ان کے  
باپ نے" ان سے عمر بن خطاب نے حدیث بیان کی۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد  
فرمایا۔

لما اصحاب ادم الخطیئة رفع رأسه فقال. يارب. بحق محمد  
الا غفرت لي. فاوحي اليه و ما محمد و من محمد؟ فقال يارب  
انك لما اتممت خلفس رفعت رأسى الى عرشك فاذًا عليه  
مكتوب لا اله الا الله محمد رسول الله فعلمت انه اكرم خلقك  
عليك اذقرت اسمه مع اسمك فقال نعم. قد غفرت لك  
وهو اخر الانبياء من ذريتك ولو لا مخالفتك.

جب آدم علیہ السلام سے لفڑی سرزد ہوئی انہوں نے اپنا سراخایا اور کہا اے رب اب حق محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) میری مغفرت فرم۔ تو ان سے پوچھا گیا کون محمد صلی اللہ علیہ وسلم؟ کیسے محمد صلی اللہ علیہ وسلم؟

آدم نے عرض کیا۔ اے رب اب جب تو نے میری مکمل تخلیق فرمائی تو میں نے اپنا سر عرش کی طرف اٹھایا۔ اور اس پر میں نے یہ لکھا پایا۔ لا الہ الا اللہ محمد رسول اللہ۔

بس میں نے جان لیا کہ وہ تیرے سب سے اچھے اور صاحب شرف بندے ہیں اسی لیے تو نے ان کا نام اپنے نام کے ساتھ ملا رکھا ہے۔ رب نے فرمایا ہاں! میں نے تجھے بخش دیا۔ وہ تیری نسل میں سب سے آخری نبی ہیں۔ اور اگر وہ نہ ہوتے تو میں تمہیں نہ پیدا کرتا۔

یہ حدیث چہلی حدیث کی تائید کرتی ہے۔ اور یہ دونوں حدیثیں احادیث صحیح کی تشریع کی طرح۔ من الفتاوی ج ۲ ص ۱۵۰ للشيخ ابن تیمیہ۔

میں کہتا ہوں کہ اس سے معلوم ہوا کہ یہ حدیث مذکور شیخ ابن تیمیہ کے نزدیک لا ائم اعتبر و اشتبہاد ہے۔ کیوں کہ حدیث موضوع یا باطل محدثین کے نزدیک قابل استشهاد نہیں۔ اور یہاں آپ دیکھ رہے ہیں کہ شیخ ابن تیمیہ نے حدیث مذکور سے تشریع پر استشهاد کیا ہے۔

شیخ ابن تیمیہ نے توازن کے ساتھ اس مسئلے پر بہت عمدہ کلام کیا ہے۔ انہوں نے اس وقت کے اپنے علم کے مطابق اس معنی کی کسی حدیث نبوی کے وجود کا اگرچہ انکار کیا ہے مگر پھر پڑت کر معنی کی تائید کی اور اس کی معقول توضیح تشریع کی۔ اور اس میں ثابت کیا ہے کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو وجہ وجود عالم آدم و باعث تخلیق آسمان کہنا صحیح ہے۔

شیخ ابن تیمیہ کے اس قول میں ان لوگوں کا رو بیان ہے جو یہ گمان کرتے ہیں کہ ایسا

کہنا شرک یا کفر ہے یا یہ معنی فاسد و باطل ہے۔ یا اس سے مقام توحید و تنزیہ پر کچھ حرف آتا ہے۔ ایسا گمان کرنے والوں کا گمان حکم ہوا وہوس اندھا ہیں کبھی بھی اور کوئاں عقلی ہے۔ اللہ ہماری بصیرت کو روشن کرے۔ ہمیں حق و صواب پر چلائے وہو الہادی الی سواء السبیل۔

شیخ ابن تیمیہ نے فتاویٰ حج ۱۱۱ ص ۹۶ پر کہا۔

اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) سید اولاد آدم اور اللہ کے نزدیک ساری مخلوقات میں سب سے افضل و اکرم ہیں۔

ای لئے کہنے والوں نے کہا ہے۔ اللہ نے آپ ہی کی وجہ سے عالم کی تخلیق فرمائی۔ یا یہ کہا کہ اگر وہ نہ ہوتے تو اللہ تعالیٰ نہ عرش پیدا کرتا نہ کریں نہ آسمان نہ زمین نہ سس و قبر۔

لیکن یہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث نہیں ہے۔ صحیح نہ ضعیف۔ اور محدثین میں سے کسی نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے اس کی روایت نہیں لقیل کی ہے۔ اور یہ آثار صحابہ میں سے بھی نہیں۔ اس کے کہنے والے کا کچھ پتہ نہیں کہ کس کا یہ کلام ہے۔ البتہ اس کی صحیح توجیہ ممکن ہے۔ جیسے ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

وَسَخْرَلَكُمْ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً مِنْهُ (حاشیہ۔ ۱۲)

اللہ نے اپنے حکم سے زمین و آسمان کی ہر چیز کو تمہارے لیے سخّر کیا۔

وَسَخْرَلَكُمْ الْفُلْكَ لِنَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخْرَلَكُمْ الَّنَّهَارُ وَ سَخْرَلَكُمْ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ ذَلِيلُهُنَّ وَسَخْرَلَكُمْ الْأَيَّلُ وَالنَّهَارُ وَ اتَّاكُمْ مِنْ كُلِّ مَا سَالَتُمُهُ وَإِنْ تَعْدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لَا تُخْضُوُهَا۔

(ابراہیم ۳۲۔ ۳۳)

اور تمہارے لئے کسی کو مسخر کیا کہ اللہ کے حکم سے دریا میں چلے اور تمہارے لیے ندیاں مسخر کیں۔ اور تمہارے لیے سورج اور چاند مسخر کے جو برابر جمل رہے ہیں۔ اور تمہارے لئے رات اور دن مسخر کئے اور تمہیں بہت کچھ منہ مانگا دیا۔ اور اگر اللہ کی نعمتیں گنو تو شمارنہ کر سکو۔

ای طرح کی دوسری آیات جن میں بیان کیا گیا ہے کہ ساری تخلیقات کی تخلیق اولاد آدم کے لئے ہے۔ سب کو معلوم ہے کہ ان تخلیقات کی تخلیق میں اس سے بڑی دوسری عظیم حکمتیں بھی پوشیدہ ہیں۔ لیکن ان کے اندر جو منافع اور نعمتیں ہیں وہ سب نبی آدم کے لیے بیان کی گئیں۔

جب یہ کہا جائے فلاں کام فلاں وجہ سے ہوا۔ تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ اس میں کوئی دوسری حکمت نہیں۔ اسی طرح کہنے والے کا یہ کہنا کہ اگر فلاں نہ ہوتا تو فلاں نہ پیدا کیا جاتا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ اس میں دوسری بڑی حکمتیں نہیں ہیں۔

بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ جب (محمد صلی اللہ علیہ وسلم) اولاد آدم میں افضل صالحین ہیں اور آپ کی تخلیق اسکی غایت مطلوبہ اور حکمت بالغ ہے جو دوسروں سے بڑھ کر ہے تو ساری تخلیقات اور نہایت کمال کا حصول محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہی کے ذریعہ ہوا۔

(فتاویٰ شیخ ابن تیمیہ)

### دخول جنت اور فضیلت اسم محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر اللہ تبارک و تعالیٰ کا جو خصوصی فضل و کرم ہے اس کی ایک مثال وہ حدیث مبارک ہے جس میں وارد ہے کہ جنت انبیاء کرام پر اس وقت تک حرام ہے جب تک کہ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم اس میں داخل نہ ہو جائیں۔

حضرت عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم

نے ارشاد فرمایا۔

جنت انبياء پر حرام ہے اور امتوں پر حرام ہے جب تک میری امت اس میں داخل نہ ہو جائے۔ (رواه الطبرانی فی الاوسط و قال الہیشمی اسنادہ حسن۔ مجمع الزوائد ج ۱ ص ۶۹)

آپ پر اللہ کے خصوصی فضل کی ایک مثال یہ بھی ہے کہ آپ کا اسم مبارک محمدی اللہ علیہ وسلم ماء علی میں مشہور معروف ہے۔

کعب احبار کہتے ہیں۔ آدم علیہ السلام نے شیعہ علیہ السلام سے ارشاد فرمایا۔ میرے بیٹے اتم میرے بعد میرے خلیفہ ہوتا سے بنائے تقویٰ اور مضبوط سہارا بنا دے اور جب بھی اللہ کو یاد کروں کے ساتھ محمد (علیہ السلام) کا نام بھی لو۔ میں نے ان کا نام ساقی عرش پر لکھا ہوا دیکھا ہے۔ اور اس وقت میں روح و آب و گل کے درمیان تھا۔ پھر میں نے آسمانوں کی سیر کی تو دہاں ہر جگہ نام محمد (علیہ السلام) لکھا ہوا دیکھا۔ اور مجھے میرے رب نے جنت میں رکھا تو جنت کے ہر محل اور کرہ پر نام محمد (علیہ السلام) لکھا ہوا دیکھا۔ حوروں کے گلے پر جنت کے درختوں کے چوپ پر، شجر طوبی کے چوپ پر، سدرۃ الشہی کے چوپ پر۔ پر دوں کے کناروں پر ملائکہ کی آنکھوں کے درمیان نام محمد (علیہ السلام) لکھا ہوا دیکھا۔ اس لیے انہیں خوب یاد کرو ملائکہ ہر وقت ان کا ذکر کرتے ہیں۔ ا۔

المواہب اللدنیہ ج ۱ ص ۱۸۶۔ قال الزرقانی فی شرحہ رواہ

ابن عساکر۔

شیخ ابن تیمیہ نے بھی اپنے فتاویٰ میں اسی طرح بیان کیا ہے اور کہا ہے۔ روایت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے عرش پر جنت کے ابواب و قبوں اور چوپ پر نام محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) لکھا ہے۔

اس سلسلے میں اور کئی آثار کی روایت ہے جو ان احادیث ثابتہ کے مطابق ہیں جن میں محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کے نام اور آپ کے ذکر کی رفتہ و بلندی کا روشن بیان ہے۔ اور ابن الجوزی نے میسرہ سے روایت نقل کی ہے۔ انہوں نے کہا۔ میں نے رسول اللہ علی اللہ علیہ وسلم سے عرض کیا آپ کب نبی ہوئے؟ آپ نے ارشاد فرمایا۔ لِمَا خلق اللہ الارض وَاسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ الْخ. الفتاوی ج ۲ ص ۱۵۰۔

فتاویٰ شیخ ابن تیمیہ سے منقول یہ پوری حدیث ابھی چند سطور پہلے گزری۔

### حدیث توسل آدم کے فوائد اور حاصل بحث

یہ حدیث ابھی بیان کی گئی کہ اس دنیا میں تشریف آوری سے پہلے ہی آدم علیہ السلام نے رسول اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بنایا۔ اور یہ ابھی بیان کیا جا چکا ہے کہ محنت توسل کا مدار یہ ہے کہ جسے وسیلہ بنایا جا رہا ہے اسے اللہ عز و جل کی بارگاہ میں قدرت و منزلت حاصل ہو۔ اور اس توسل میں اس کی کوئی شرط نہیں کہ وہ اس دنیا میں موجود ہو۔

اس سے معلوم ہوا کہ جو لوگ اس کے قائل ہیں کہ توسل اسی وقت جائز ہے جب وسیلہ بنایا جانے والا شخص اس دنیا میں زندہ ہو۔ ان کی یہ رائے اللہ کی ہدایت سے خالی اور مکن اتباع نفس ہے۔

حاصل بحث یہ ہے کہ بڑے بڑے طیل القدر علاوہ ائمہ و حنفیات حدیث مثلاً حاکم و سیوطی و مکی و ملکی جو سنت نبوی کے امین اور عالی مرتبہ مشہور شخصیات ہیں انہوں نے حدیث توسل آدم کو نقل کیا ہے۔ و صصحہ۔

تینی جو موضوعات نقل نہیں کرتے اور جن کے بارے میں ذہمی نے کہا ہے کہ علیک بہ فانہ کلمہ هدی و نور۔ اس امام تینی نے اس حدیث کو اپنی کتاب میں نقل کیا ہے۔ کذا فی شرح المواهب وغیرہ۔

اے ابن کثیر نے البداية والنهاية میں ذکر کیا ہے اور شیخ ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ میں اس سے استشہاد کیا ہے۔

کچھ علماء کا اسے قبول کرنا اور کچھ کار دکر دینا کوئی اسکی نادر بات نہیں ہے۔ بہت سی احادیث نبویہ میں اس سے زیادہ اختلاف واقع ہوا ہے اور اس سے زیادہ ان پر نقد و جرح بھی ہے۔

اور اسی اختلاف کی وجہ سے حدیث کے موضوع پر صحیح کتابیں بھی تالیف کی گئیں۔ جن میں استدلالات و تعلقات و مراجعات و مواخذات سب ہیں۔

لیکن کسی حدیث کے درجہ و سند میں اختلاف کے باوجود دوسرے ایمان سے خارج کرنے اور شرک و کفر و گمراہی کا حکم لگانے کا ممکن نہیں ہوا۔ اس حدیث کو بھی اسی طرح کی احادیث میں شمار کر لیتا چاہیے۔

تو سلیم یہود بـالنـبـی الـکـرـیـم (صلی اللہ علیہ وسلم)

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ وَلَمَّا جَاءَهُمْ كِتَابٌ مِّنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمْ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلٍ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الْدِيْنِ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُمْ مَّا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ لَفْعَنَةُ اللَّهِ عَلَى الْكَافِرِينَ۔ (بقرة۔ ۸۹)

اور جب ان کے پاس وہ کتاب (قرآن) اللہ کی آئی جوان کے پاس والی کتاب (توریت) کی تصدیق کرتی ہے۔ اور اس سے پہلے وہ اس نبی (خاتم) کے ویله سے کافروں پر فتح مانگتے تھے۔ توجب جانا پچھانا نبی ان کے پاس آیا تو اس سے مسکر ہو گئے۔ مسکروں پر اللہ کی لعنت ہے۔

قرطی نے اس آیت کی تفسیر کرتے ہوئے کہا۔  
ولما جاءَهُمْ يَعْنِي يَهُود۔ كِتَابٌ يَعْنِي قرآن۔ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ مُصَدِّقٌ۔

کتاب کی صفت ہے۔ اور غیر قرآن میں برہانے حالت نصب جائز ہے۔ مصحف ابی میں نصب کے ساتھ ہی مردی ہے۔ **لَمَّا مَعَهُمْ**۔ یعنی نصرت و مدد چاہتے تھے۔ استفاح استھصار کو کہتے ہیں استفتحت بعین استنصرت ہے۔ حدیث میں ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم مسکین مہاجرین سے استفاح کرتے تھے۔ یعنی ان کی نمازو دعاء سے مدد چاہتے تھے۔

اور یہ بھی ہے۔ اللہ جلد ہی فتح دے گایا اس کے پاس سے کوئی حکم آئے گا۔ نصر۔ کسی بند چیز کو کھولنا۔ جیسے اہل عرب کا قول ہے۔ فتحت الباب۔ میں نے دروازہ کھولا۔ اور نسائی نے روایت نقل کی ہے۔ ابو سعید خدری سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ انما نصر اللہ هذہ الامة بضعفائهم بدعوتهم وصلوتهم و اخلاصهم اللہ نے اس امت کی مدد اس کے کمزور لوگوں کے ذریعہ کی ہے۔ ان کی نمازو دعاء اور ان کے اخلاص کی برکت سے۔

نسائی نے یہ بھی روایت نقل کی ہے۔ ابوالدرداء سے روایت ہے میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو یہ فرماتے ہوئے سنا۔

فانکم انما تنصرون و ترزقون بضعفائهم۔ تمہارے کمزوروں کے ذریعہ تمہاری نصرت ہوتی ہے اور تمہیں رزق دیا جاتا ہے۔

ابن عباس نے کہا۔ خبر کے یہودیوں کی قبیلہ غطفان سے جنگ تھی۔ جنگ میں قبیلہ غطفان نے یہودیوں کو مکلت دے دی تو یہودیوں نے یہ دعاء کی۔

اننا نسألك بحق النبى الامى الذى وعدتنا ان تخرجه لنا فى اخر الزمان ان تنصرنا علیهم.

جنگ کے وقت اس دعاء توسل کی برکت ہے یہودیوں نے قبیلہ غطفان کو

لکست دے دی۔ لیکن جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے تو یہودیوں نے کفر و  
انکار کیا اس وقت اللہ نے یہ آیت نازل فرمائی۔ وَ كَانُوا مِنْ قَبْلِ يَسْتَفْحَوْنَ عَلَى  
الَّذِينَ كَفَرُوا. یعنی تم سے اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم! الی قولہ. فلعمنة اللہ علی<sup>۲۶ و ص ۲۷</sup>  
الکافرین (تفسیر القطبی ج ۲ ص ۲۶ و ص ۲۷)

### توسل بالنبی و رحیمات و بعد وصال

عثمان بن خدیف رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ انہوں نے کہا۔ ایک نابینا شخص  
بارگاہ و رسالت میں حاضر ہوا اور اس نے اپنی بینائی جاتے رہنے کی ٹکاہیت کی اور عرض کیا  
یا رسول اللہ امیری رہبری کرنے والا کوئی نہیں اور مجھے بڑی پریشانی لاحق ہو جاتی ہے۔  
آپ نے ارشاد فرمایا۔ وضو خانہ جا کر وضو کرو اور دو رکعت نماز پڑھ کر یہ دعا کرو۔

اللَّهُمَّ أَنِّي أَسْأَلُكُ وَاتُّوَجِّهُ إِلَيْكَ بَنِيَّكَ مُحَمَّدَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ  
وَسَلَّمَ نَبِيَّ الرَّحْمَةِ يَا مُحَمَّدَ إِلَيْكَ تَوَجَّهُ أَنِّي رَبِّكَ فَلِيَجْلِي لَنِي عَنْ بَصَرِيِّ

اللَّهُمَّ شُفْعُهُ فِي وَشْفَعِنِي فِي نَفْسِي

اے اللہ! میں تجھ سے دعاء کرتا ہوں۔ اور تیرے نبی (صلی اللہ علیہ وسلم) نبی  
رحمت کے صدقہ میں تیری بارگاہ میں حاضر ہوں۔

اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم! تیرے وسیلہ سے تیرے رب کی بارگاہ میں حاضر ہوں  
کروہ میری آنکھ روشن کرو۔

اے اللہ! امیرے حق میں ان کی سفارش قبول فرمائیں اور میرے حق میں میری دعا  
سفارش قبول فرم۔

عثمان بن خدیف کہتے ہیں واللہ ہم ابھی جدائیں ہوئے تھے نہ کوئی بھی بات تھی  
ہم نے ابھی کی تھی کروہ نابینا شخص ہمارے پاس اس طرح آیا چیز وہ کبھی نابینا ہی نہیں تھا۔

قال الحاکم هذا حديث صحيح الامناد ولم يخرجه. وقال الذهبي عن الحديث انه صحيح ج ١ ص ٥١٩. وقال الترمذى هذا حديث حسن صحيح غريب لانعنه الامن هذا الوجه. من حديث ابي جعفر و هو غير الحطمى. ذكره في اخر السنن في ابواب الدعوات. قال المنذري و رواه ايضا النسائي و ابى ماجه و ابى خزيمه في صحيحه. كذا في الترغيب كتاب النوائل باب الترغيب في صلوة الحاجة ج ١ ص

٤٣٨

یہ تو سل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ظاہری حیات کے ساتھ خاص نہیں۔ بلکہ یہ صیغہ تو سل بعض صحابہ کرام نے آپ کے وصال کے بعد بھی استعمال کیا ہے۔ طبرانی نے مذکورہ حدیث کی روایت کی ہے اور اس کے شروع میں ایک واقعہ نقل کیا ہے جو یہ ہے۔

ایک شخص دربار عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ میں کمی بار آیا گیا لیکن آپ کی اس کی طرف نظر توجہ ہو سکی نہ اس کی ضرورت پوری ہوئی۔ اس شخص نے عثمان بن حنیف سے مل کر اپنا یہ ماجرا سنایا۔

عثمان بن حنیف نے اس سے کہا۔ تم خصو خانہ جا کر دھوکر و پھر مسجد میں دور کعت نماز پڑھواس کے بعد یہ دعا کر کے عرض حاجت کرو۔

اللهم انى اسالك واتوجه اليك بنبينا محمد صلی الله علیہ وسلم نبی الرحمة۔ يا محمد انى اتوجه بک الى ربک فلیقضی حاجتی۔ اس شخص نے اس ہدایت پڑھ لیا۔ پھر دربار عثمان بن عفان میں حاضر ہوا۔ دربان اس کے قریب آیا اور اس نے ہاتھ پکڑا ابکہ اس شخص کو عثمان بن عفان کے پاس پہنچا

دیا۔ آپ نے اسے فرش پر اپنے ساتھ بٹھایا اور پوچھا تمہاری کیا حاجت ہے؟ اس نے پنی حاجت کا ذکر کیا جسے آپ نے پوری کر دیا اور فرمایا تم نے ابھی اپنی حاجت کا ذکر کیا ہے۔ اب کوئی حاجت پیش آئے تو ہمارے پاس آ جانا۔

وہ شخص آپ کے پاس سے نکل کر عثمان بن حنیف کے پاس آیا اور ان سے مل کر اس نے کہا۔ اللہ آپ کو جزائے خیر دے۔ نہ میری طرف توجہ کی جاتی تھی نہ میری حاجت پوری کی جاتی تھی۔ آپ کی سفارش سے اب کام ہوا۔

عثمان بن حنیف نے کہا۔ واللہ! میں نے عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ سے کوئی سُنْنَتُكُنْبَیْس کی۔ ہاں! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو میں نے دیکھا کہ جب ان کے پاس ایک ناپیدا شخص نے آ کر اپنی بیانی جاتے رہنے کی شکایت کی تو آپ نے اس سے ارشاد فرمایا۔ کیا تم صبر کرو گے؟ اس نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میری رہبری کرنے والا کوئی نہیں ہے۔ مجھے بڑی پریشانی لاحق ہو جاتی ہے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے فرمایا۔ وضو خانہ جا کر وضو کرو۔ دور کعت نماز پڑھو پھر یہ دعا کرو۔

عثمان بن حنیف نے کہا۔ واللہ! ہم ابھی نسجد ہوئے تھے نہ کوئی بھی بات ہوئی اتنے میں وہ شخص اس طرح آیا گویا وہ کبھی ناپیدا نہیں تھا۔

قال المنذری رواه الطبرانی وقال بعد ذکرہ والحدث صحيح.

کذا فی الترغیب ج ۱ ص ۲۲۰ و کذا فی مجمع الزوائد ج ۲

ص ۲۷۹

وقال الشيخ ابن تیمیہ قال الطبرانی روی هذا الحديث شعبۃ عن ابی جعفر واسمہ عمر بن یزید و هو ثقة تفرد به عثمان بن عمر عن شعبۃ. قال ابو عبد اللہ المقدسی والحدث صحيح.

قللت قال الشیخ ابن تیمیہ ذکر تفردہ بمبلغ علمہ . ولم تبلغه روایة روح بن عبادہ عن شعبہ و ذلك اسناد صحيح یہیں اند لم ینفرد به عثمان بن عمر. الا التوسل والوسيلة ص ۱۰۱ .

اس سے ظاہر ہے کہ حافظ طبرانی و حافظ ابو عبد اللہ المقدسی نے اسے حدیث صحیح کہا اور اس صحیح کو حافظ منذری و حافظ نور الدین یعنی اور شیخ ابن تیمیہ نے نقل کیا۔

حاصل واقعہ یہ ہے کہ اس حدیث کے راوی اور اس واقعہ کے گواہ عثمان بن حنیف نے خلیفۃ المسلمين عثمان بن عفان رضی اللہ عنہ کی بارگاہ تک نہ پہنچ سکنے اور اپنے مقصد میں کامیاب نہ ہو سکنے والے شخص کی شکایت پر اسے یہ دعا سکھائی جس میں وصال کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل و نداء و استغاثہ سب ایک ساتھ ہے۔

اور جب اس شخص کا یہ خیال سامنے آیا کہ خلیفۃ المسلمين کے ساتھ عثمان بن حنیف کی کسی گفتگو کے نتیجے میں اس کی ضرورت پوری ہوئی ہے تو عثمان بن حنیف نے تم کھا کر یہ کہا کہ خلیفہ کے ساتھ ان کی کوئی ایسی گفتگو نہیں ہوئی۔ اور اس کے خیال کی ترویہ کے لیے وہ واقعہ اس سے بیان کیا جسے انہوں نے خود دیکھا اور سناتھا تاکہ ثابت اور واضح ہو جائے کہ اس کی ضرورت صرف رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل و نداء و استغاثہ کی برکت سے پوری ہوئی۔

### میدانِ محشر میں وسیلہ رسول ﷺ

عرصہِ محشر میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل کے سلسلے میں زیادہ باتیں کرنے کی یہاں ضرورت نہیں محسوس ہو رہی ہے۔ کیوں کہ احادیث شفاعت حدتو اتر کو کہنی ہوئی ہیں اور نصوص صریح سے معلوم ہے کہ جب اہل قیامت پر ایک طویل وقت گزر جائے گا اور ان کے مصائب ناقابل برداشت ہو جائیں گے تو اپنی مشکل کشائی کے لیے وہ انبیاء و

مرسلین سے استغاثہ کریں گے۔ حضرت آدم حضرت نوح حضرت ابراہیم حضرت موسیٰ حضرت عیسیٰ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس استغاثہ کرتے ہوئے پہنچیں گے یہ حضرات انہیں سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بھیجنیں گے۔ وہ آپ کی خدمت میں استغاثہ کے لیے پہنچیں گے تو آپ فوراً ان کی مدد فرمائیں گے اور ارشاد فرمائیں گے آنکھاں انا لہا پھر بجدہ ریز ہو جائیں گے اور اس وقت تک بجدہ سے سرنیں اٹھائیں گے جب تک انہیں یہ ندانہ دی جائے گی کہ اپنا سر بجدہ سے اٹھاؤ شفاعت کرو تمہاری شفاعت قبول ہو گی۔

یہ انبیاء و مرسیین اور تمام مولین کا اجماع ہے اور رب العالمین کی طرف سے اس کی تائید ہے کہ شدائد و مصائب کے وقت مقررین بارگاہ الہی سے استغاثہ کرنا حل مشکلات کی سب سے بڑی کنجی اور رب العالمین کی خوشنودی حاصل کرنے کا ذریعہ ہے۔

### مسلم شیخ ابن تیمیہ کے مطابق جواز توسل

بِاَنْتَهَا الَّذِينَ اَنْتُوا اَنْقُوَا اللَّهُ وَأَنْتَفُوا اِلَيْهِ الْوَسِيْلَةَ کی تفسیر و توضیح کرتے ہوئے شیخ ابن تیمیہ نے اپنی کتاب قاعدة جلیلۃ فی التوسل والوسیلة میں لکھا ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ کی بارگاہ میں وسیلہ کی طلب محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر ایمان اور آپ کی ابیانہ ہی سے ہوتی ہے۔ آپ پر ایمان اور آپ کی اطاعت کا توسل ہر شخص پر ہر ظاہری باطنی حالت میں بھیات رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم و بعد ممات حضور وغیرہ بت ہر قل میں فرض ہے۔ کسی بھی مخلوق پر جنت قائم ہو جانے کے بعد کسی حال میں آپ پر ایمان و اطاعت کے توسل کا فریضہ ساقط نہیں ہو گا اور اس کا کوئی عذر قابل قبول نہیں ہو گا۔

اللہ کی بارگاہ سے حصول رحمت و کرم اور اس کے عذاب سے نجات کے لیے شیعۃ الفلاح محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے توسل اور آپ کی اطاعت کے سوا کوئی راستہ نہیں۔

صاحب مقام محمود صدر شیخ اولین و آخرین صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تبارک و تعالیٰ کی

بارگاہ میں سب سے عظیم القدر اور عالی مرتبت شفیع ہیں۔

موئی علیہ السلام کے بارے میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے۔ وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ  
وَجِئْهَا اور صلی علیہ السلام کے بارے میں فرماتا ہے۔ وَجِئْهَا لَهُ الْدُّلْيَا وَالْأَخْرَةُ۔

اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم بھی انہیاء و مرتباں سے جاہ و منزلت میں عظیم تر ہیں۔ لیکن  
آپ کی دعاء و شفاعت سے وہی لفظ و فیض پائے گا جس کے لیے آپ دعاء و شفاعت  
فرما سکیں گے۔ اور جس کے لیے آپ دعاء و شفاعت فرمائیں گے اس کے لیے اپنی اس دعاء  
و شفاعت کو اللہ کی بارگاہ میں وسیلہ بنا سکیں گے جس طرح صحابہ کرام آپ کی دعاء و شفاعت کو  
بارگاہ خداوندی میں وسیلہ بنایا کرتے تھے۔ اور قیامت کے دن بھی لوگ آپ کی دعاء و  
شفاعت کو وسیلہ بنائیں گے۔ صلی اللہ علیہ وسلم تسلیماً۔ (قاعدہ جلیلۃ فی التوسل

وَالْوَسِیلۃُ لِلشیخِ ابنِ تیمیہ)

شیخ ابن تیمیہ سے ایک استخلام اور اس کا جواب ملاحظہ فرمائیں۔

سوال: نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل جائز ہے یا نہیں؟

جواب: الحمد للہ آپ پر ایمان لانے آپ سے محبت رکھنے آپ کی اتباع کرنے آپ  
پر درود و سلام بھیجنے اور آپ کی دعاء و شفاعت وغیرہ جو آپ کے افعال اور آپ کے حق میں  
جائز افعال ہیں ان سب سے توسل کے جواز پر ساری امت کا اجماع ہے۔ الفتاوی  
الکبیری لشیخ ابن تیمیہ ج ۱ ص ۱۳۰۔

شیخ ابن تیمیہ کے کلام سے دو باقی مثبت ہوتی ہیں۔

ا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت و اتباع کرنے والے آپ سے محبت رکھنے والے  
اور آپ کی شفاعت کی تصدیق کرنے والے مسلمان کے لیے آپ کی اطاعت و محبت و  
تصدیق سے توسل جائز ہے۔

ہم جب نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل کرتے ہیں تو آپ پر ایمان لانے آپ سے محبت رکھنے اور آپ کے فضل و شرف ہی سے توسل کرتے ہیں۔ اور آپ سے توسل کرنے والے کسی مسلمان کا اس کے علاوہ کوئی تصور نہیں ہوتا ہے۔ یہ اور بات ہے کہ کبھی اس کی صراحت توسل کے وقت ہو جاتی ہے اور کبھی نہیں ہو پاتی۔ صراحت نہ ہونے کی وجہ یہ ہے کہ توسل کے مقصود اصلی پر اس کا یہ اعتقاد ہوتا ہے کہ یہاں ایمان بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم اور محبت رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہی سے توسل اس کا اصل مقصود ہے۔

۲۔ جس کے لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دعاء فرمائی ہے اس دعا رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو بارگاہ الہی میں وسیلہ بنانا صحیح ہے۔ اور یہ واضح ہے کہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنی امت کے لیے دعا فرمائی ہے جس کا ثبوت بہت ساری احادیث نبوی سے ملتا ہے مثلاً

حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے روایت ہے۔ انہوں نے کہا۔ میں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو ہشاش بٹاٹش دیکھ کر عرض کیا۔ یا رسول صلی اللہ علیہ وسلم میرے لیے دعا کیجیئے تو آپ نے یہ دعا کی۔

اے اللہ اعائشہ کے اگلے پچھلے ظاہری و باطنی گناہ بخش دے۔

تو حضرت عائشہ کو نبی آئی۔ ان کا سرٹیکی کی وجہ سے گود میں آ گیا۔ رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا میری دعاء سے تمہیں اتنی خوشی ہوئی؟ انہوں نے عرض کیا آپ کی دعاء سے کیوں نہ خوشی ہوگی۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔ انہا الدعائی لامتی لی کل مصلوٰۃ۔ میں ہر نماز کے بعد اپنی امت کے لیے یہ دعا کرتا ہوں۔ (رواہ البزار و رجالہ رجال الصحیح غیر احمد بن منصور الرمادی و هو ثقہ۔ کذابی)

مجمع الزوائد

اس نے ہر مسلمان کے لئے بارگاہ اللہی میں دعاء سے توسل جائز و صحیح ہے اور اسے یہ دعا کرنی چاہیے۔

اے اللہ! تیرے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم نے اس امت کے لئے دعاء کی ہے اور میں اس امت کا ایک فرد ہوں۔ اس نے اس دعا کو تیری بارگاہ میں وسیلہ بنا رہا ہوں کہ میری مغفرت فرمادے اور مجھ پر رحم فرم۔ وغیرہ وغیرہ۔

اس کی یہ دعا ایسی ہو گئی کہ سارے علماء کے درمیان متفق علیہ مسئلہ کے مطابق ہو گی۔ اور جب یہ دعا جائز ہے تو یہ دعا بھی جائز ہے۔

اے اللہ! میں تیرے نبی محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بنا رہا ہوں کہ تو میری فلاں مراد پوری فرم۔

کیوں کروہ صرف اپنے مانی افسوس اور اپنی نیت کی صراحت نہیں کر سکا۔ ورنہ ہر مسلمان کا واضح مقصد اور ذات سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل کا بھی مطلب ہوتا ہے کہ اسے اپنے رسول سے جو محبت تعلق ہے۔ آپ کو جو مرتبہ اور جاہ و منصب حاصل ہے۔ جس عظمت و فضیلت کے آپ حاصل ہیں اور اپنی امت کے لیے آپ کی جو دعاء و شفاعت ہے ان سب کو وہ بارگاہ اللہی میں وسیلہ بنا رہا ہے۔

یہاں ایک خاص نکتہ یہ بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم برزخ میں درود و سلام ساعت فرماتے ہیں اور سلام و استغفار کے ذریعہ اس کا جواب بھی عنایت فرماتے ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔

میری حیات و ممات دونوں تمہارے لیے بہتر ہیں۔ تم بات کرتے ہو اور تمہارے لیے بات کی جاتی ہے۔ تعرض اعمالکم علی فان وجدت خیرا

حمدت الله وان وجدت شر استغرت الله لكم (رواہ الحافظ اسماعیل القاضی فی جزء الصلة علی النبی صلی اللہ علیہ وسلم. وذکرہ الہیشی فی مجمع الزوائد وصححه)

تمہارے اعمال میرے حضور پیش کئے جاتے ہیں۔ اگر میں بھلائی پاتا ہوں تو حمد الہی بجا لاتا ہوں اور برائی دیکھتا ہوں تو تمہارے لئے اللہ سے استغفار کرتا ہوں۔

اس حدیث سے واضح ہو جاتا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بزرخ میں اپنی امت کے لئے استغفار کرتے ہیں۔ اور استغفار دعاء ہی ہے جس سے امت کو نفع و فیض پہنچتا ہے۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

مامن احادیث سلم علی الا رد اللہ علی روحی حتی اردا السلام (رواہ ابو داؤد عن ابی هریرۃ رضی اللہ عنہ. و قال النبی اسنادہ صحیح)

جو شخص بھی مجھ پر سلام پڑھتا ہے اللہ تعالیٰ میری روح (کی توجہ) والپس کر دیتا ہے میں اس کے سلام کا جواب دیتا ہوں۔

اس حدیث سے واضح ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ہر مسلمان کے سلام کا جواب عنایت فرماتے ہیں۔ اور سلام امان ہے۔ تو مسلمان کے لئے امان کی دعا ہے۔ اور اس مسلمان کو اس سے نفع و فیض پہنچتا ہے۔

امام احمد بن حنبل اور ابن تیمیہ کے نزدیک جوازِ توسل

شیخ ابن تیمیہ نے اپنی کتابوں میں بعض جگہوں پر جواز توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم ثابت کیا ہے جس میں آپ کی حیات و ممات اور حضور وغایب کی کوئی تفریق و تفصیل نہیں ہے۔ الفتاویٰ الکبریٰ میں بھی امام احمد بن حنبل اور عز الدین بن عبدالسلام سے جواز

تو سل نقل کیا ہے۔

شیخ ابن تیمیہ نے کہا اسی طرح دعاء میں تو سل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم جائز ہے۔ جیسا کہ ترمذی نے حدیث صحیح کی روایت کی ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک شخص کو یہ دعاء تعلیم فرمائی۔

اللهم انی اسالک واتو سل الیک بنبیک محمد صلی اللہ علیہ وسلم نبی الرحمة۔ یا محمد انی التوجه بک الی ربک فیجلی حاجتی لیقضیها فشفعہ فی۔

تو یہ تو سل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم صحیح ہے۔ اہ۔ الفتاوی ج ۳ ص ۲۷۶

للشیخ ابن تیمیہ۔

شیخ ابن تیمیہ نے یہ بھی کہا۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ کسی اور سے بارگاہ الہی میں تو سل خواہ اسے استغاثہ کہا جائے یا نہ کہا جائے اس کے بارے میں ہمیں علم نہیں کہ سلف میں سے کسی نے کیا ہو۔ اس کے متعلق آثار کی بھی روایت نہیں۔ اس سلسلے میں ہمیں صرف یہ معلوم ہے کہ شیخ نے اس کے منوع ہونے کا فتویٰ دیا ہے۔

اور تو سل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں سنن کے اندر حدیث موجود ہے۔ نسائی و ترمذی وغیرہما کی روایت ہے کہ ایک اعرابی نے بارگاہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہو کر کہا۔

یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم امیری بینائی ضائع ہو گئی ہے آپ اللہ سے دعا کیجئے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ وضو کر کے دور کعت نماز پڑھو اور یہ دعا کرو۔

اللهم اسالک واتو جهہ الیک بنبیک محمد۔ یا محمد انی

اشفع بک فی رد بصری اللہم شفع نیک فی۔  
اور تہاری جو ضرورت ہو اسے پڑھ کر مانو۔ اللہ نے اس شخص کی پیشائی کا ایک کر دی۔

اس حدیث کی وجہ سے شیخ نے توسل بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کو مستحب قرار دیا ہے۔  
اح-الفتاوی ج ۱ ص ۱۰۵۔

ایک دوسری جگہ شیخ ابن تیمیہ نے یہ بھی کہا۔ اسی لئے امام احمد نے ایک نک جسے  
انہوں نے مردوزی کے لئے لکھا ہے اس میں کہا کہ دعاء میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ  
پناہ۔

لیکن امام احمد کے علاوہ بعض کا قول ہے یہ تو اللہ کو آپ کی قسم دینا ہے اور اللہ کو کسی  
غلوق کی قسم دینا جائز نہیں۔

امام احمد نے ایک روایت کے مطابق آپ کی قسم کو جائز کہا ہے اسی لئے آپ  
سے توسل کو جائز قرار دیا ہے۔ (الفتاوی ج ۱ ص ۱۲۰)

**شیخ محمد بن علی شوکانی کے نزدیک جواز توسل**

محمد سلفی شیخ محمد بن علی شوکانی نے اپنے رسالہ "الدر النضید فی اخلاق  
کلمة التوحید" میں لکھا ہے۔

اللہ کی بارگاہ میں کسی مقصد کے حصول کے لئے کسی شخص کو وسیلہ بنانے کے سلسلے  
میں شیخ عز الدین بن عبدالسلام نے کہا ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے اگر حدیث صحیح کی  
روایت ہے تو بارگاہ الہی میں صرف آپ سے توسل جائز ہے۔

شاید ان کا اشارہ سنن نسائی و ترمذی کی اس حدیث کی طرف ہے جسے ابن ماجہ  
وغیرہ نے حدیث صحیح مانا ہے۔ کہ ایک نایاب شخص بارگاہ نبوی میں حاضر ہوا۔ الی اخسر



دوسری وجہ یہ ہے کہ بارگاہ الہی میں اہل علم و فضل کا توسل درحقیقت ان کے اعمال صالح و محسن فاضل کا توسل ہے۔ اس لیے کہ وہ صاحب فضل و شرف اپنے اعمال ہی کی وجہ سے ہیں۔

جب کہنے والا یہ کہتا ہے کہ اے اللہ! میں تیری بارگاہ میں فلاں عالم کو وسیلہ بنا رہا ہوں تو اس کے علم و فضل عی کی وجہ سے اسے وسیلہ بنایا جا رہا ہے۔ اور صحیحین وغیرہما کی روایت سے ٹابت ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے خود ان تین لوگوں کا واقعہ بیان فرمایا جو ایک غار میں تھے اور چٹان سے اس کا منہ بند ہو گیا تھا تو ہر ایک نے اپنے سب سے بڑے اور اچھے عمل کو بارگاہ الہی میں وسیلہ بنایا جس کی برکت سے چٹان کھسک گئی اور ان تینوں نے نجات پائی۔ (صحیح بخاری)

اگر اعمال صالح سے توسل ناجائز یا شرک ہوتا جیسا کہ توسل کے سلسلے میں تشدیدین کا گمان ہے مثلاً شیخ عز الدین بن عبد السلام اور ان کے کچھ تبعین۔ تو ان تینوں کی دعاء قبول نہ ہوتی اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بھی یہ واقعہ بیان کر کے اس پر اپنی ناپسندیدگی کا اظہار فرماتے ہیں خاموش نہ رہتے۔

اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ انبیاء و صلحاء کو وسیلہ بنائے جانے کے مکرین جو یہ آیات پیش کرتے ہیں۔

مَنْ أَغْبَدْهُمْ إِلَّا لِيَقْرَبُنَا إِلَى اللَّهِ زُلْفَى. (زمر-۳)

”هم تو انہیں صرف اس لئے پوچھتے ہیں کہ یہ نہیں اللہ کے قریب کر دیں۔“

فَلَا تَدْعُوا مَعَ اللَّهِ أَحَدًا. (جن-۱۸)

”تو اللہ کے ساتھ کسی کی عبادت نہ کرو۔“

لَهُ دُغْوَةُ الْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُمْ

بِشَّنِيْءُ (رعد۔ ۷۱)

”اُسی کا پکارنا سچا ہے اور جو لوگ اس کے سوا کسی کو پکارتے ہیں وہ ان کی کچھ بھی نہیں سنتے۔“

ان آیات کو تو سل بالانجیاء والصلحین کے رد و انکار کے موقع پر پیش کرنا صحیح نہیں ہے۔ اور تو سل کے خلاف استدلال کا ان آیات سے دور کا بھی کوئی تعلق نہیں۔

مشرکوں کا یہ کہنا کہ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ زلفی (زمر۔ ۳) اس میں اس بات کی صراحت ہے کہ انہوں نے بتوں کی عبادت کی ہے۔ اور عالم کو دیلہ بنانے والا شخص اس کی عبادت نہیں کرتا بلکہ وہ صرف یہ جانتا ہے کہ اس کے عالم ہونے کی وجہ سے اللہ کے نزدیک اسے ایک امتیاز اور خوبی حاصل ہے۔ اس لئے اسے دیلہ بنارہا ہے۔

اسی طرح آیت کریمہ فَلَا تَدْعُونَ مَعَ اللَّهِ أَحَدًا کے اندر اللہ کے ساتھ کسی غیر کی نداء و دعاء سے منع کیا گیا ہے۔ جیسے کوئی شخص کہے باللہ و بفلان اور عالم کو دیلہ بنانے والا صرف اللہ کو پکارتا اور اس سے دعا کرتا ہے۔ اور اس عالم کے عمل صارم کو دیلہ بنتا ہے جیسے غار کے اندر چٹان سے چھپ جانے والے تین آدمیوں نے اپنے اپنے اعمال صارم کو دیلہ بنایا تھا۔

اسی طرح آیت کریمہ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ ذُوْنِهِ کا بھی معاملہ ہے کہ مشرکوں نے جنہیں پکارا وہ ان کی پکار نہیں سن سکتے اور اپنے اس رب کو نہیں پکارا جو ان کی پکار سنتا اور ان کی دعا میں قول کرتا۔ اور عالم کو دیلہ بنانے والا شخص صرف اللہ کو پکارتا ہے اس کے علاوہ نہ وہ کسی کو پکارتا ہے نہ اس سے دعا کرتا ہے۔

یہ حقائق جان لینے کے بعد اب اپنے مبحث سے غیر متعلق دلائل دینے والے

مانعین توسل کے اعتراضات کا جواب دینا آپ کے لئے آسان ہو جائے گا۔ جیسے اس آیت کریمہ سے ان کا استدلال ہے۔

وَمَا أَذْرَكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ لَمْ مَا أَذْرَكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ يَوْمٌ لَا تَمْلِكُ  
نَفْسٌ لِنَفْسٍ شَيْئًا إِلَّا مَرْءٌ يَوْمَيْدِ اللَّهِ۔ (انفطار۔ ۱۸-۱۹)

اور تو کیا جانے کیسا انصاف کا دن اور پھر تو کیا جانے کیسا انصاف کا دن جس دن کوئی جان کسی جان کا کچھ اختیار نہ رکھے گی اور سارا حکم اس دن اللہ کا ہو گا۔  
اس آیت کریمہ کا صرف یہ مطلب ہے کہ قیامت کے دن اللہ رب العزت کا حکم  
چلے گا اس کے علاوہ کسی دوسرے کا کوئی حکم نہیں چلے گا۔

اب جو شخص بھی کسی نبی یا عالم سے توسل کرتا ہے اس کا ہرگز یہ عقیدہ نہیں ہوتا کہ  
وہ جس کو وسیلہ بنا رہا ہے اس کی کوئی شرکت اللہ تعالیٰ کے ساتھ قیامت کے روز ہو گی اور جس  
کا ایسا عقیدہ کسی نبی یا غیر نبی کے بارے میں ہو وہ کھلی ہوئی گمراہی میں ہے۔

اسی طرح لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ۔ (آل عمران۔ ۱۲۸)

یہ بات تمہارے ہاتھ میں نہیں ہے۔ اور قُلْ لَا أَنْتَ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلَا ضَرًا لِلَّهِ  
مَا شاءَ اللَّهُ۔ (اعراف۔ ۱۸۸)

”تم کہو میں اپنی جان کے لئے لفغ و ضرر کا خود سے مالک نہیں مگر جو اللہ چاہے۔“  
ان دلوں آیات میں اس کی صراحت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اللہ کے  
کسی امر میں دخل نہیں۔ اور وہ خود سے اپنے لفغ و ضرر کے مالک نہیں تو دوسرے کے مالک  
کیسے ہوں گے۔

ان آیات میں آپ سے یا کسی نبی یا ولی یا عالم سے توسل کی کوئی ممانعت نہیں۔  
اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو مقامِ محمود و مقامِ شفاعت کبھی عطا فرمایا اور جنکوں کو



صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص ہے یا یہ خیال کہ توسل بھی صالحین کے ساتھ عام ہے۔ اس طرح کے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے شیخ محمد بن عبدالوهاب نے کہا۔ فرق واضح اور گفتگو ہمارے موضوع سے خارج ہے۔ کچھ علماء صالحین توسل کی رخصت دیتے ہیں۔ بعض علماء توسل کو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ خاص کرتے ہیں۔ اور اکثر علماء سے منوع و کروہ فرادر دیتے ہیں۔

یہ ایک فقہی مسئلہ ہے۔ اگرچہ ہمارے نزدیک درست یہی قول ہے کہ توسل کروہ ہے۔ لیکن توسل کرنے والے پرہم رو دنکار نہیں کرتے اور اجتہادی مسائل میں ایسا ہونا بھی نہیں چاہیے۔

ابتدہ ہم اس شخص پر اعتراض کرتے ہیں جو کسی بھی مخلوق کو اس طرح سے پکارے جیسے اللہ کو پکارا جاتا ہے اور شیخ عبدال قادر جیلانی وغیرہ کی قبروں پر جا کر تضرع کرے اور ان سے اپنی مشکلات کا حل یا مصائب میں مدد اور اپنی آرزوؤں کی تجھیں چاہے۔ تو ایسا شخص ان لوگوں میں سے کہاں ہے جو اللہ کے دین کو خالص رکھ کر صرف اللہ کو پکارتے ہیں۔ اس کے ساتھ کسی دوسرے کو نہیں پکارتے۔ لیکن اپنی دعاء میں کہتے ہیں۔ تجھ سے تیرے انیماع یا رسولوں یا نیک بندوں کے وسیلہ سے مانگتے ہیں۔ یا کسی قبر معروف وغیرہ پر جا کر دہاکی کوئی دعاء کرتے ہیں۔ مگر اپنی دعاء صرف اللہ سے کرتے ہیں تو اس توسل پر ہماری یہ بحث نہیں۔

(فتاویٰ الشیخ محمد بن عبدالوهاب فی مجموعۃ المولفات الکسم

الثالث ص ۲۸ الی نشرتها جامعۃ الامام محمد بن سعود فی ایاسیو عالیہ الشیخ

محمد بن عبدالوهاب)

آثار نبی ﷺ کے ساتھ توسل

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے آثار کے ساتھ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم برکت حاصل

کیا کرتے تھے۔ اور اس حصول برکت کا صرف ایک مطلب ہے کہ صحابہ کرام آثارِ نبوی کو بارگاہِ افہمی میں وسیلہ بنایا کرتے تھے کیوں کہ توسل کا ایک ہی طریقہ نہیں ہے بلکہ اس کے کئی طریقے ہیں۔

آثارِ نبوی کو جب صحابہ کرام وسیلہ بنایا کرتے تھے تو کیا آپ کی ذات کو وسیلہ نہیں بناتے تھے؟

فرع کو وسیلہ بنانا صحیح ہے تو کیا اصل کو وسیلہ بنانا صحیح نہیں ہے؟  
وہ آثارِ جھیں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی وجہ سے عظمت و شرف حاصل ہوا  
انہیں وسیلہ بنانا صحیح اور آپ کی ذات مبارکہ کو وسیلہ بنانا صحیح نہیں ہے؟ سبحانک هدا  
بہتان عظیم۔

آثارِ نبوی کے ساتھ توسل کے سلسلے میں بہت سے نصوص وارد ہیں جن میں سے ہم صرف چند مشہور واقعات کا بیہاں ذکر کر رہے ہیں۔

امیر المؤمنین حضرت عمر بن خطاب کی شدید خواہش تھی کہ وہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبِ دفن کے جائیں۔ آپ کی وفات کا جب وقت قریب آیا تو آپ نے لڑکے عبداللہ کو آپ نے اس کی اجازت حاصل کرنے کے لئے سیدہ عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنہ کے پاس بھیجا۔ اور حضرت سیدہ عائشہ خود اپنے لئے اس قرب خاص کی تمنی تھیں۔ فرمائے گئیں۔ میں خود یہی چاہتی تھی لیکن اب اپنی خواہش پر عمر بن خطاب کی خواہش کو ترجیح دیتا ہوں۔ یہ سن کر عبداللہ اپنے والد عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ کے پاس پہنچ کر یہ عظیم الشان خوشخبری دیتے ہیں۔ تو عمر بن خطاب بول اٹھے۔

الحمد للہ! میری نظر میں اس سے اہم کوئی چیز نہ تھی۔ (صحیح بخاری)  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قریبِ دفن ہونا عرف اور حق کی نظر میں کیوں سب سے محبوب اور

اہم چیز تھی؟ تو سل بانبی مصلی اللہ علیہ وسلم کے علاوہ اس کا اور کیا مطلب ہے؟ کہ بعد وفات بھی آپ کے قرب کی برکت حاصل کی جاتی رہے۔

ام سلیم کا مشہور واقعہ ہے کہ ایک ملکیزہ کے منہ سے رسول اللہ مصلی اللہ علیہ وسلم نے پانی پیا تو اس لکڑے کو کاٹ کر ام سلیم نے اپنے پاس رکھ لیا۔ جس کے بارے میں حضرت انس کہتے ہیں کہ وہ لکڑا ہمارے پاس تھا رہا۔

رسول اللہ مصلی اللہ علیہ وسلم نے ایک ہار اپنے سر کے بال موڑ والے تو صحابہ کرام وہ بال لینے کے لئے ایک دوسرے سے سبقت کرنے لگے۔

رسول اللہ مصلی اللہ علیہ وسلم کا جپہ شریف اسماء بنت ابی بکر نے اپنے پاس محفوظ کر لیا تھا۔ اور اس کے بارے میں کہتی ہیں۔ اہم اسے دھوکہ مریضوں کو پلاتے اور شفا پاتے۔

رسول اللہ مصلی اللہ علیہ وسلم کی مہر مبارک کو آپ کے وصال کے بعد ابو بکر صدیق، عمر فاروق اور عثمان غنی نے محفوظ کر کھا تھا۔ پھر وہ مہر کنوئیں میں گر پڑی۔

یہ ساری احادیث ثابت و صحیح ہیں۔ بحث تبرک میں ہم نے ان کا ذکر کر دیا ہے۔ یہاں ہم یہ پوچھنا چاہتے ہیں کہ صحابہ کرام نے آثار نبی کی اتنی حفاظت کیوں کی؟ ملکیزہ کا منہ مونے مبارک، پسینہ، جبہ، مہر وغیرہ کی حفاظت کا مقصد کیا صرف بطور یادگار ہے؟ یا اتارنی آثار کے طور پر انہیں محفوظ کر کے میوزیم میں رکھنے کا کوئی منصوبہ تھا؟

اگر یہی صورت مدنظر تھی تو ابتلاء و مرض کے وقت بارگاہ اللہ میں دعا کرتے ہوئے ان آثار مبارک کے ساتھ اتنی توجہ اور دلچسپی کیوں تھی؟ اور دوسری صورت میں وہ میوزیم کہاں ہے؟ اور ان کے دل میں ایسا نیا خیال کیوں اور کیسے آیا؟ مسحانگ ہذا

بہتان عظیم

حق یہ ہے کہ ان آثار نبی سے صحابہ کرام برکت حاصل کرتے تھے۔ اللہ کی



تھے۔ (اہ۔ البدایہ ج ۲ ص ۸)

ابن کثیر نے اپنی تفسیر میں لکھا ہے۔ اس تابوت میں عصائی و عصائے ہارون اور توریت کی دلوں میں تھیں۔ بعض نے کہا کہ عصا اور قلمیں تھے۔ اہ۔ تفسیر ابن کثیر ج ۱۔ ص ۳۱۲۔

قرطبی نے کہا۔ تابوت کے بارے میں مذکور ہے کہ اسے اللہ نے آدم علیہ السلام پر اس اور وہ انہیں کے پاس رہا۔ پھر یعقوب علیہ السلام کے پاس پہنچا۔ اور انی اسرائیل اس کے صدقہ میں اپنے مخالفین و اعداء پر غالب رہا کرتے تھے۔ لیکن جب نافرمانی کرنے لگے تو عماقد نے ان سے تابوت جیجن لیا۔ اہ۔ تفسیر قرطبی ج ۳ ص ۲۲۷۔

یہ درحقیقت آثار انہیاء سے توسل ہی ہے کیوں کہ جنگوں میں تابوت کو اپنے سامنے رکھنے کا بھی مطلب ہے۔ اور اللہ تبارک و تعالیٰ کے نزدیک یہ پسندیدہ ہے جس کی دلیل یہ ہے کہ اللہ نے اس تابوت کو پھر انی اسرائیل کی طرف لوٹا دیا اور اسے اس نے صحت ملک طالوت کی علامت بنا دیا اور ان کے اس فعل پر اللہ نے کسی طرح بھی اظہار ناراضی نہیں فرمایا۔

اپنے آپ سے اور دیگر انہیاء و صالحین سے نبی کریم کا توسل  
علی بن ابی طالب کی والدہ فاطمہ بنت اسد کا جب انتقال ہوا تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے دیہ مبارک سے ان کی لکھ کھو کر اس کی مٹی نکالی اور پھر اس میں لیٹ کر بیدعاء فرمائی۔

اللَّهُ الَّذِي يَحْيِي وَيَمْتُ وَهُوَ حَيٌّ لَا يَمْوُتُ . اغْفِرْ لَامِي فاطمَةَ  
بَنْتَ اَسَدَ وَلْقَنْهَا حَجَّتَهَا وَوَسَعَ عَلَيْهَا مَدْخَلَهَا بِعَقْ بَنِيْكَ وَالْانْبِيَاءِ الَّذِيْ  
مَنْ قَبْلَنِيْ فَلَانِكَ الرَّحْمَنُ الرَّاجِحُمُّنِيْنَ .

## بعد وصال قبر نبوی سے توسل

حافظداری نے اپنی کتاب السنن کے باب مَا اکرم اللہ تعالیٰ نبیہ صلی اللہ علیہ وسلم بعد موتہ کے تحت یہ حدیث درج کی ہے۔

ہم سے ابوالحسنان نے ان سے سعید بن زید نے ان سے عمر بن مالک الہبی نے ان سے ابوالجوزہ اماؤس بن عبد اللہ نے یہ حدیث بیان کی۔

الم مدینہ شدید تحمل میں جتلہ ہوئے اور انہوں نے حضرت عائشہ صدیقہ سے اپنی پریشانی کا انکھار کیا۔ حضرت عائشہ نے کہا۔

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے مزار کی طرف دیکھو اور اس کا روشنداں اس طرح کھول دو کہ آسمان اور قبر کے درمیان چھٹ حائل نہ ہو۔ چنانچہ لوگوں نے ایسا ہی کیا اور خوب بارش ہوئی۔ جس کے بعد گھاس اُگ آئی اور اونٹ تروتازہ مولٹے ہو گئے۔ انہوں پر اتنی چربی چڑھائی کیا کہ اس سال کا نام ہی عام فتن پڑ گیا۔

(سنن داری ج ۱ ص ۲۳)

یہ عمل نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر سے توسل ہے۔ حسن قبر ہونے کی وجہ سے نہیں بلکہ اس کی آغوش میں آرام فرم اشرف الخلوقات و حبیب رب العالمین کے جد مبارک کی وجہ سے اسے شرف و اعزاز حاصل ہوا۔

حافظ ابو بکر تیہی نے لکھا ہے۔ ہم سے ابو مکرم بن قاتدہ اور ابو بکر المظہاری نے خبر دیتے ہوئے کہا۔

ہم سے ابو عمر بن مطر نے ان سے ابراہیم بن علی الذہبی نے ان سے سعید بن سعید نے ان سے ابو معاویہ نے ان سے اعشن نے ان سے ابو صالح نے ان سے مالک نے حدیث بیان کرتے ہوئے کہا۔

حضرت عرب بن خطاب کے زمانہ میں لوگ جلالے قحط ہوئے تو ایک شخص نے نبی  
کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر پر حاضر ہو کر عرض کیا۔  
یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اپنی امت کے لئے بارش کی دعا کیجئے کیوں کہ لوگ  
ہلاک ہو رہے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے خواب میں اسے حکم دیا  
ایت عمر فاقر اہ منی السلام و اخیرہم انہم مسقون و قل له  
علیک بالکیس الکیس.

عمر کے پاس جاؤ ان سے میر اسلام کہو اور ان سے بتلا دو کہ لوگ بارش سے سیراب کئے جائیں گے۔ اور ان سے یہ بھی کہو کہ حزم و احتیاط کا دامن مغضوبی سے تھامے رہیں۔

وَهُنَّ عُمَرٌ بْنُ خَطَّابَ كَمَا كَانُوا أَوْ أَنْتُمْ يَهُ بَاتُ بَلَادِيٍّ - عَرَنَّ كَهَا - إِنَّ رَبَّكُمْ أَنْتُمْ مُقْدَرُونَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ وَهُنَّ أَمْنَادٌ صَحِيحٌ كَذَلِكَ الْحَالُ لَظَّاهِرٌ كَثِيرٌ فِي الْبَدَائِيَّةِ ١ ص ٩١ فِي حَوَادِثِ الْمَائِيَّةِ عَشَرَ مَالِكُ الدِّرَامِيُّ مِنْ رِوَايَتِهِ -

حضرت عمر بن خطاب کے عہد میں لوگ جملے قحط ہوئے۔ ایک شخص نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی قبر کے پاس حاضر ہوا اور اس نے عرض کیا۔

یار رسول اللہ! استسق لامتک فانهم قد هلكوا.

یار رسول اللہ! اپنی امت کے لئے بارش کی دعا کیجئے۔ لوگ ہلاک ہو رہے ہیں۔

حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کو خواب میں حکم دیا کہ عمر کے پاس جاؤ۔

الحادیث رواه ابی شیبہ باسناد صحیح من روایة ابی صالح السمان عن مالک الدارمي و كان خازن عمر.

(رواہ الطبرانی فی الکبیر والاوسط. وفیه روح بن صلاح وثقه ابن حبان والحاکم فیه ضعف. وبقیة رجاله رجال الصحيح. کذا بمجمع الزوائد ج ۹ ص ۲۵۷)

رواہ الطبرانی فی الاوسط والکبیر بسنندجید. ورواہ ابن حبان والحاکم وصححوه عن النس. ورواہ ابن ابی شیبۃ عن جابر وابن عبد البر عن ابن عباس. وانه مختلف بعضهم فی روح بن صلاح احد رواهیه. ولکن ابن حبان ذکرہ فی الثقات وقال الحاکم :ثقة مامون: وكلا الحافظین صحق. الحديث و هکذا الھیشمی فی مجمع الزوائد ورجاله رجال الصحيح.

ورواہ کذلک ابن عبد البر عن ابن عباس. وابن ابی شیبۃ عن جابر. وآخر جه الدیلمی وابونعیم. وطريقہ یسد بعضه بعضا بقوۃ و تحقیق. اللہ جو زندگی اور موت دیتا ہے۔ ہمیشہ زندہ رہنے والا جسے کبھی موت نہ آئے۔ اے اللہ امیری ماں فاطمہ بنت اسد کی مغفرت فرم۔ انہیں تلقین مجت فرم۔ ان کی راہ کشادہ فرم۔ اپنے نبی اور انہیاء سابقین کے حق کی برکت سے۔ بے شک تو احمد الرحمین ہے۔ پھر آپ نے چار مرتبہ بکھیریں کہیں اور انہیں پسروں لدھ کر دیا۔ آپ کے ساتھ حضرت عباس اور حضرت ابو بکر صدیق نے یہ کام انجام دیا۔

اس حدیث و دیگر احادیث میں وارد ہے کہ انہیاء کرام کا جو حق اللہ کے ذمہ کرم پر ہے اسے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے دیلہ بنا یا جب کہ یہ انہیاء کرام انتقال فرمائچے تھے۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بارگاہ الہی میں حق صالحین کو دیلہ بنا جائز ہے۔ اور الہ حق کو بھی خواہ وہ زندہ ہوں یا وفات پاچکے ہوں۔

ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

من خرج من بیتہ الی اصلوہ فقال : اللهم انی اسالک بحق السائلین علیک وبحق مشای هذا فانی لم اخرج اشرا و لابترا ولا رباء ولا سمعة. و خرجت النساء سخطک و ابتعاد مرضاتک. لاسالک ان تعیذنی من النار و ان تغفر لی ذنوبی الله لا یغفر الذنوب الا انت. قبل الله ہوجہه واستغفرله سبعون الف ملک.

(رواه ابن ماجہ. کلما فی الترغیب والترہیب ج ۱ ص ۱۷۹)

رواه ابن خزیمہ فی صحيحہ و ابن السنی و ابوالعینم. وقد حسنہ ابن حجر و الحراقی فی المغنی عن حمل الاسفار. احیاء ج ۱ ص ۳۲۳)

جب شخص نماز کے ارادہ سے گھر سے لکھا اور یہ دعاء کرے۔ اے اللہ اسائلین کا جو حق تیرے ذمہ کرم پر ہے اور میرا یہ چلتا جو کبر و نکوت اور ریاء و سمعہ سے خالی ہے کہ تیری نیارا صلی سے پختے اور تیری خوشنودی کی طلب میں لکھا ہوں اس کے طفیل تھجے سے سوال کرنا ہوں کہ تو مجھے آتش جہنم سے پناہ دے اور میرے گناہ بخش دے۔ بے قیک تو ہی بخشے والا

-۴-

اس دعاء پر رحمت الہی متوجہ ہوتی ہے اور ستر ہزار فرشتے اس کے لئے استغفار کرتے ہیں۔

اس دعاء میں ارشاد نبوی ہے بحق السائلین علیک جس میں زندہ اور وفات یا نہ دلوں شامل ہیں۔ پس ثابت ہوا کہ بیک وقت ان دلوں سے توسل درست

-۵-

مذکورہ خواب دیکھنے والے صحابی رسول حضرت بلاں بن حارث المرنی تھے۔ قال

ابن حجر اسنادہ صحیح۔ ۱۵۔ فتح الباری ص ۳۱۵۔ ج ۲۔

راویان وائے حدیث میں سے کسی نے بھی نہیں کہا کہ یہ کفر و ضلال ہے۔ متن حدیث پر کسی نے طعن نہیں کیا۔ ابن حجر عسقلانی نے یہ حدیث ذکر کر کے اسے صحیح الاسناد کہا۔ اور حفاظ حدیث کے درمیان ابن حجر عسقلانی کا جو علم و فضل اور مقام و منصب ہے وہ محتاج بیان نہیں۔

خالد بن ولید نے مسیلمہ کذاب سے ہونے والی جنگ یمنا سے کے موقع پر پکارا تھا۔ یا محمد اہ۔

حافظ ابن کثیر نے بیان کیا ہے کہ خالد بن ولید جذبہ جہاں میں صعب اعداء میں گھستے ہوئے جباری مسیلمہ تک جا پہنچ۔ اور وہاں اس تاک میں رہے کہ کوئی ملتوی سے قتل کروں۔ پھر پلٹ کر دونوں صفویوں کے بیچ میں آگئے اور دعوت مبارزت دیتے ہوئے کہا۔ میں ابن ولید ہوں میں ابن عامرو زید ہوں۔

پھر مسلمانوں کی ان دونوں یہ جو مخصوص علامت تھا تھی اس کے ساتھ انہوں نے بلند آواز سے کہا۔ یا محمد اہ۔ البدایہ والنهایہ ج ۲ ص ۳۲۳۔

مرض و تکلیف میں نبی کریم ﷺ سے توسل

بیشم بن اخنس سے روایت ہے۔ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہما کے پاس ہم بیٹھے ہوئے تھے کہ ان کا پاؤں سن ہو گیا۔ ایک شخص نے کہا آپ اسے یاد کیجئے جو انسانوں میں آپ کو سب سے زیادہ محبوب ہو۔ یہ سن کر آپ نے کہا۔ یا محمد صلی اللہ علیہ وسلم ا تو وہ اس طرح بھلے پچھلے ہو گئے جیسے بندھن سے آزاد کر دیئے گئے ہوں۔

مجاہد سے روایت ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ کے پاس حاضر ایک شخص کا پاؤں

سن ہو گیا۔ تو اس سے ابن عباس نے فرمایا۔ انسانوں میں سب سے عزیز و محظوظ شخص کو یاد کرو۔ اس نے کہا۔ محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ کہتے ہی اس کا پاؤں شفایا ب ہو گیا۔ ذکر وہ الشیخ ابن تیمیہ فی الکلم الطیب فی الفصل السابع والاربعین ص ۱۶۵۔ یہ سب ندای کی شکل میں حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل ہے۔

### غیر نبی سے توسل

عتبہ بن غزوان سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ اذا ضل احد کم ثبنا او اراد عونا و هو بارض ليس بها الیس۔ فلیقل يا عباد الله اعینونی فان لله عبادا لا يراهم. وقد جرب ذلك. رواه الطبرانی و رجالة و نقرا على ضعف في بعضهم الا ان یزید بن على لم يدرك عتبة.

جب تم میں سے کسی کی کوئی چیز کم ہو جائے یا وہ کسی ایسی چیز ہو جہاں اس کا کوئی منس شہ ہو اور وہ کسی طرح کی مدد چاہے تو یہ کہے۔ یا عباد اللہ اعینونی۔ اے بندگان خدا میری امداد کرو۔ کیوں کہ اللہ کے کچھ ایسے بندے ہوتے ہیں جنہیں ہم دیکھتے نہیں ہیں۔ یہ آزمودہ چیز ہے۔

ابن عباس سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ ان لله ملائكة في الأرض سوى العفة يكتبون ما يسقط من ورق الشجرة فإذا اصحاب احد کم عرجة بارض فلأة فليناد اعینونی یا عبد الله۔ رواه الطبرانی و رجالة ثقات.

حفاظت پر مأمور فرشتوں کے علاوہ زمین پر کچھ ایسے فرشتے ہیں جو درخت سے گرنے والے پتوں کو بھی لکھ لیا کرتے ہیں۔ توجہ کسی صحراء یا بیان میں کوئی راستہ بھول

جائے تو یہ آواز دے۔ اعینونی یا عبد اللہ۔ اے بندگان خدامیری مذکروں۔

عبد اللہ بن مسعود سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

”اذا انفلت دابة احد کم بار ض قلاة فليناد ياعباد الله احبوها. یا

عبد اللہ احبوها. فان لله حاضر افی الارض يحبه.“ رواہ ابو یعلی

والطبرانی و زاد سیحبہ علیکم. و فیہ معروف بن حسان و هو ضعیف

اہ. من مجمع الرواائد و منبع الفوائد للحافظ نور الدین علی بن ابی بکر

الہیشمی ج ۱ ص ۱۳۲۔“

جب کسی صحر او بیان میں کسی کا کوئی جانور گم ہو جائے تو وہ آواز دے یا عباد اللہ احبوها یا عبد اللہ احبوها۔ اے بندگان خدا اسے روک لو۔ اے بندگان خدا اسے پکڑ لو۔ اللہ کی جانب سے یہ ایسا امور موجود بندہ وہاں ہو گا جو اسے پکڑ لے گا۔ یہ بھی نداء کی شکل میں توسل ہی ہے۔

حدیث میں ہے۔ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نماز فجر کی دو رکعتیں پڑھ کر فرمایا  
کرتے تھے۔

اللهم رب جبریل و اسرافیل و میکائیل و محمد النبی صلی اللہ علیہ وسلم اعوذ بک من النار۔

قال النبوي فی الاذکار. رواہ ابن السنی۔ وقال الحافظ بعد

تخریجہ ہو حدیث حسن۔ شرح الاذکار لابن علان ج ۲ ص ۱۳۹۔

اے اللہ! جبریل و اسرافیل و میکائیل و محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے رب! میں جہنم

سے تیری بناہ چاہتا ہوں۔

ان حضرات کا خصوصیت سے نام لینے کا مطلب ان سے توسل ہے۔ گویا آپ

فرما رہے ہیں کہ اے اللہ! میں تھے سے دعاء کر رہا ہوں اور جریل امین وغیرہ کو تیری بارگاہ میں وسیلہ بنارہا ہوں۔ ابن علان نے اپنی شرح میں اس کی طرف اشارہ بھی کیا ہے۔

**عمر فاروق کا عباس بن عبدالمطلب سے توسل اور اس کا مطلب**

حضرت انس بن مالک سے روایت ہے۔ عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ خلک سالی کے وقت عباس بن عبدالمطلب کو وسیلہ بنارہ کا اس طرح بارش کی دعاء کرتے تھے۔

اللَّهُمَّ إِنَّا نَسْأَلُكُنَا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكُمْ بِنَبِيِّنَا فَتَسْقِينَا وَإِنَّا نَتَوَسَّلُ إِلَيْكُمْ بِعِمَّ

نَبِيِّنَا فَاسْقِنَا. اخر جه البخاری فی صحیحه.

اے اللہ! ہم اپنے نبی کو وسیلہ بنارہ کرتے تھے اور تو ہمیں سیراب فرمایا کرتا تھا۔

اور اب اپنے نبی کے چچا کو ہم تیری بارگاہ میں وسیلہ بنارہ ہے ہیں۔ تو ہمیں سیراب فرمایا۔

الانساب میں زبیر بن بکار اس واقعہ کو بطریق آخر اس سے زیادہ تفصیل کے ساتھ بیان کرتے ہیں۔ جس کا خلاصہ یہ ہے۔

عبداللہ بن عمر سے روایت ہے۔ عمر بن خطاب نے عام الرمادہ (خلک سالی سے گرد و غبار اڑنے کی وجہ سے اسے عام الرمادہ کہا گیا) میں عباس بن عبدالمطلب کے وسیلہ سے بارش کی دعاء کی اور لوگوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا۔

اے لوگو! رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم عباس بن عبدالمطلب کو اسی نظر سے دیکھتے تھے جس نظر سے بیٹا بپ کو دیکھتا ہے۔ تو اپنے چچا عباس کے بارے میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جو طریقہ تھا اس کی سب لوگ پیروی کریں اور عباس کو بارگاہ الہی میں وسیلہ بنا کیں۔ اور اسے عباس! آپ اللہ سے دعا کیجئے۔

حضرت عباس نے اپنی دعاء میں کہا۔ اے اللہ! ہر بلا کسی گناہ کے سبب نازل ہوتی ہے اور تو بہ سے ختم ہو جاتی ہے۔ تیرے نبی کی نسبت سے لوگ مجھے تیری بارگاہ میں

اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے حیات ظاہری میں نماز استقاء کی امامت فرمائی تھی جس پر حضرت عمر نے حضرت عباس سے عمل کرایا تاکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے اہل بیت کی زیادہ سے زیادہ تعظیم و تکریم ہو سکے۔

یہ حقیقت حضرت عمر کی اس دعاء سے بھی ظاہر ہے۔

اللَّهُمَّ إِنَّا كُنَّا نَعُولُ عَلَيْكَ بِنَبِيِّنَا فَتَسْقِنَا وَ إِنَا نَعُولُ عَلَيْكَ بِعِمَّ

نبیک فاسقنا۔

اے اللہ! ہم اپنے نبی کے وسیلہ سے دعاء مانگتے تھے تو ہمیں تو سیراب فرمایا کرتا تھا۔ اب ہم تیرے نبی کے بھپا کے وسیلہ سے دعاء مانگتے ہیں تو ہمیں سیراب فرم۔ یعنی یہ وسیلہ اس طرح تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم لوگوں کو لے کر نماز استقاء کے لئے مقام نماز استقاء بھک تشریف لے جاتے۔ ان کے لئے دعا کرتے اور نماز استقاء کی امامت کرتے۔

اب چوں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس دنیا سے تشریف لے جانے کے بعد ایسا نہیں ہو سکتا اس لیے ہم ان کے اہل بیت کا آگے بڑھاتے ہیں تاکہ ان کی دعاء و امامت بارگاہ الہی میں زیادہ مقبول ہو سکے۔

حضرت عباس کی دعاء میں بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل ہے۔ ان کی دعاء کا ایک حصہ یہ ہے۔

وَقَدْ تَقْرَبَ الْقَوْمُ بِمَيْتَانِي مِنْ نَبِيِّكَ۔ تیرے نبی کی نسبت سے لوگوں نے میرے وسیلہ سے تیراً قریب چاہا۔

یعنی تیرے نبی کے ساتھ میری قرابت ہونے کی وجہ سے لوگوں نے مجھے وسیلہ

بنایا۔

وسیلہ ہنا کر حاضر ہیں۔ یہ ہمارے گنہ گار ہاتھ تیری طرف اٹھے ہوئے اور توبہ سے ہماری پیشانیاں تیرے دربار میں جھکی ہوئی ہیں۔ ہم پر بارش نازل فرماؤ را پنے نبی کے پچھا کی لاج رکھ لے کر اس پچھا کو تیرے نبی سے نسبت ہے۔

اس دعا کے ساتھ ہی بادل پہاڑوں کی طرح امنڈا اور موسلا دھار بارش سے ہر طرف پانی ہی پانی نظر آنے لگا۔ لوگوں میں زندگی کی لہر دوڑ گئی اور سب لوگ حضرت عباس کے پاس آ کر ان سے برکت حاصل کرنے لگے۔ اور کہنے لگے۔ اے ساتی حرمین! بارش کی مبارکباد قبول کیجئے۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ نے بھی مبارک باد دی اور کہا۔ اللہ ہی کے لئے اللہ کے دربار میں وسیلہ اور اس کا تقریب ہے۔ عباس بن عتبہ کا اسی مسئلے میں ایک شعر ہے۔

بعمی سقی اللہ الحجاز و اہلہ  
عشیۃ یستفے بیشیۃ عمر

میرے پچھا کے صدقہ میں اللہ نے حجاز والی حجاز کو سیراب فرمایا۔ جس شام حضرت عمر نے ان کی بزرگی کے وسیلہ سے سیرابی کی دعا کی۔

نماز استقاء کی امامت کا حق حضرت عمر کو تھا لیکن اس حق سے دست بردار ہو کر حضرت عباس کو استقاء کے لئے آگے بڑھا یا جس کا مقصد صرف یہ تھا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اور ان کے مقدس خانوادہ کی عظمت شان ظاہر ہو۔ اور اپنے اوپر گم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ترجیح محض اس لئے تھی کہ ممکن حد تک رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ہی سے توسل ہو۔ اور لوگوں کو اس کی ترغیب دی جائے کہ وہ حضرت عباس کو بارگاہ اللہ میں وسیلہ ہنا گئیں۔ جس پر حضرت عمر نے خود اس طرح عمل کیا کہ حضرت عباس کو دعاء کے لیے آگے بڑھا کر انہیں ہی وسیلہ ہنا یا۔ اور اس طرح انہیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا جانشین ہنا یا کہ حضور

دعاہ کا دوسرا حصہ یہ ہے۔ فا حفظ اللہم نبیک فی عمه۔ اے اللہ! اپنے نبی کی لاج رکھ لے اس کے چچا کے سلسلے میں۔ یعنی اپنے نبی کے صدقہ میں میری دعاہ قبول فرمائے۔

استقاء کے معاملہ کا اس توسل سے کوئی تعلق نہیں جس پر بحث اور جس میں لوگوں کا اختلاف ہے۔ اس حقیقت کی معرفت ہر آنکھ دالے کو ہے۔ اور مذکورہ پورا اقتہبی وضاحت سے اس کی نشاندہی کر رہا ہے۔

اہل حجاز قحط سالی کا شکار ہوئے اور انہیں ضرورت پیش آئی کہ نماز استقاء پڑھ کر اللہ سے دعاہ فریاد کریں۔ اب ظاہر ہے کہ نماز استقاء کے لیے ایک امام کی ضرورت ہو گی جو امامت کرے دعاہ کرے اور اس اسلامی شعار کو قائم کرے جسے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے دار تکلیف (دنیا) میں رہتے ہوئے قائم فرمایا تھا۔ جس طرح دوسرے شعائر دین مثلاً امامت جمعہ، خطبہ وغیرہ آپ نے قائم فرمایا۔ اور یہ ایسے اعمال تکلیفی ہیں جن کے اہل برزخ مکلف نہیں۔ کیوں کہ اس دنیا سے پردہ لینے کے بعد دنیوی تکالیف ان سے منقطع ہو گئیں اور وہاں سے عظیم امور کی طرف متوجہ و مصروف ہو گئے جا۔

جو شخص کلام امیر المؤمنین عمر فاروق کا یہ مطلب نکالتا ہے کہ انہوں نے اس لئے حضرت عباس سے توسل کیا اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل نہیں کیا کہ حضرت عباس زندہ ہیں اور حضور صلی اللہ علیہ وسلم وفات پاچھے ہیں۔ ایسے شخص کی عقل مرچکی ہے، وہم اس پر غالب آچکا ہے اور وہ اپنے اور پڑھیت یا عصبیت کو مسلط کر چکا ہے۔ اور وہ اپنی

1۔ خلاصت مفتکو یہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے وصال کے بعد آپ کو نماز استقاء کا امام نہیں بنایا جائے کہ اس

لئے حضرت عباس کو امام بنایا جب کہ وہ خود امیر المؤمنین اور شریعت امامت تھے لیکن انہوں نے قرابت و نسبت رسول کو کہہ سیلہ بنایا۔ تو اصلًا یہ توسل خود حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے ہی ہے جویسا کہ حضرت عمر اور حضرت عباس کی دعاویں سے بھی بھیجا داشت ہے۔ (لیں اختر مصباحی)

خود ساختہ رائے کا شکار ہے۔

حضرت عمر نے حضرت عباس کو اسی لئے تو وسیلہ بنایا کروہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے قرابت دار ہیں۔ حضرت عمر کی اس دعا سے بھی وجہ اور حقیقت ظاہر ہوتی ہے۔  
و انا نتوسل الیک بعم نبینا فاسقنا اور اب ہم اپنے نبی کے پچھا کو تیری  
بارگاہ میں وسیلہ بناتے ہیں تو ہمیں سیراب فرمادے۔  
اس دعا میں خود ہی نہایت بہتر طور پر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل  
ہے۔

بڑا ہی نا انصاف اور خطار کا ہے وہ شخص جو توسل کی وجہ سے کسی مسلمان کو مرتكب  
شرک قرار دیتا ہے۔ اور یہ بھی کہتا ہے کہ زندہ شخص سے توسل جائز ہے۔ کیوں کہ توسل اگر  
شرک ہوتا تو زندہ مردہ کسی شخص سے بھی توسل جائز نہ ہوتا۔ کیا ایسے شخص کو نہیں معلوم کہ  
اللہ کے علاوہ کسی نبی یا فرشتہ یا ولی کے بارے میں اعتقاد ربو بیت یا اسے مستحق عبادت سمجھنا  
شرک و کفر ہے۔ اور یہ شرک و کفر اس کی دنیوی و آخری زندگی میں کسی بھی وقت جائز نہیں۔  
کیا کسی کو یہ کہتے ہے کہ اللہ کے علاوہ کسی کو بھی اس کی زندگی میں اسے رب  
سمجھنا جائز ہے۔ اور وفات کے بعد شرک ہے؟

ذکورہ بحث سے واضح ہو گیا کہ بارگاہ الہی میں کسی معظم ہستی کو وسیلہ بنانا اس کی  
عبادت نہیں ہے۔ ہاں اگر اس معظم ہستی کو رب سمجھ کر اسے وسیلہ بنائے تو یہ اس کی عبادت  
بھی جائے گی۔ جیسے بت پرست اپنے ہتھوں کو رب سمجھا کرتے تھے۔ اور اگر کسی شخص معظم کو  
رب نہ سمجھتے ہوئے اسے حکم الہی کے مطابق بارگاہ الہی میں وسیلہ بنایا جائے تو یہ توسل حاکم و  
امر حقیقی اللہ عز و جل کی عبادت ہے۔

## امام علی کا بیان کردہ واقعہ توسل

حافظ شیخ عمال الدین ابن کثیر نے لکھا ہے۔

مندرجہ ذیل واقعہ کئی علماء نے بیان کیا ہے جن میں سے شیخ ابو منصور الصباغ اپنی کتاب الحکایۃ المشہورۃ میں لکھتے ہیں۔

علی نے کہا میں قبرنی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس حاضر تھا کہ ایک اعرابی آیا اور اس نے عرض کیا۔ السلام علیک یا رسول اللہ! پھر کہنے لگا۔ آپ کے بارے میں اللہ نے فرمایا۔

وَلَوْ أَتَهُمْ إِذْ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ جَاءُوكَ فَاسْتَغْفِرُوا اللَّهَ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهَ تَوَابًا رَّحِيمًا۔ (نساء ۲۲)

اور جب وہ اپنی جانوں پر ظلم کریں پھر تھا رے حضور حاضر ہوں اور اللہ سے مغفرت چاہیں اور رسول ان کی شفاعت کرے تو ضرور اللہ کو توبہ قبول کرنے والا مہربان پائیں۔

میں اس لئے حاضر ہوں کہ آپ کے توسل سے اپنے رب کی بارگاہ میں اپنے گناہوں کا استغفار اور طلب شفاعت کروں۔ پھر وہ اعرابی یہ شعر پڑھنے لگا۔

يَا خِيرَ مَنْ دَفَنَتْ بِالْفَاعِ اعْظَمَهُ

فَطَابَ مِنْ طِيهِنَ الْقَاعِ وَالْاَكَمِ

اے ان تمام لوگوں میں بہتر جن کی بڑیاں زمین میں مدفون ہوئیں تو ان کی خوبیوں سے چیل میدان اور میلے مہک اٹھے۔

نَفَسُ الْفَدَاءِ لِقَبْرِ اَنْتَ مَا كَنْهَ

فِيَهُ الْعَفَافُ وَفِيَهُ الْجُودُ وَالْكَرَمُ

میری جان اس قبر پر قربان جس میں آپ آرام فرمائیں۔ اسی قبر میں عخت بھی ہے اور جود و کرم بھی ہے۔

اس عرض مدعای کے بعد اعرابی واپس چلا گیا۔ اور مجھے نیزد آگئی۔ میں نے خواب میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی زیارت کی۔ خواب ہی میں آپ نے مجھے حکم دیا۔ الحق الاعرابی فبشرہ ان اللہ قد غفرله۔ اعرابی سے ملاقات کر کے اسے بشارت دو کہ اللہ نے اس کی مغفرت فرمادی۔

اس واقعہ کو مندرجہ ذیل علماء و ائمہ نے بیان کیا ہے۔

امام نووی۔ الایضاح الباب السادس ص ۳۹۸۔ الحافظ عماد الدین تفسیر ابن کثیر زیر آیت وَلَوْ انَّهُمْ إِذْ ظَلَمُوا، الخ۔ شیخ ابو محمد ابن قدامہ۔ المفتی ج ۳ ص ۵۵۲۔ شیخ ابو الفرج ابن قدامہ۔ الشرح الكبير ج ۳ ص ۳۹۵۔ شیخ منصور بن بوزن البهوتی۔ فتح حلیل کی مشہور کتاب کشاف القناع ج ۵ ص ۳۰۔  
اسی سے ملتا جلتا ایک واقعہ امام قرطبی نے اپنی مشہور تفسیر الجامع میں بیان کیا ہے۔  
وہ کہتے ہیں۔

ابو الصادق نے حضرت علی سے روایت کیا۔ انہوں نے کہا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے جدا اطہر کی ترقیت کے تین دن بعد ایک اعرابی آیا۔ وہ قبر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بے اختیار لوٹنے اور اپنے سر پر خاک اڑانے لگا۔ پھر اس نے کہا۔

یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! آپ نے حکم دیا تو ہم نے آپ کی بات مانی۔ آپ نے اللہ سے لے کر اسے حفاظ رکھا اور ہم نے آپ سے اسے حصل کیا۔ اللہ نے آپ پر یہ

آیت نازل فرمائی۔ ولو انہم اذ ظلموا انفسہم۔ الخ  
میں نے اپنے اوپر ظلم کیا ہے اور آپ کی بارگاہ میں حاضر ہوا ہوں کہ آپ میرے  
لئے استغفار کریں۔ قبر انور سے مذا آئی کہ تھا ری بخشش ہو گئی۔ (تفسیر القرطیج ۵ ص  
(۳۶۵))

عبدی کا واقعہ بڑے بڑے علماء و ائمہ نے نقل کیا ہے۔ کسی بھی خبر پر حکم لگانے  
کے لئے محدثین اس کی سند پر اعتماد کرتے ہیں۔ اب سند کے اعتبار سے یہ واقعہ صحیح ہوا یا  
ضدیف۔ مگر سوال یہ ہے کہ ان علماء اسلام نے اپنی اپنی کتابوں میں یہ واقعہ لقول کر کے کیا کفر و  
ضلال کی اشاعت کی ہے؟ یا اسکی چیز بیان کی ہے جو بت پرستی اور عبادت قبور کی دعوت دیتی  
ہو؟

اور اگر یہ بات مان لی جائے تو پھر ان علماء اور ان کی کتابوں کا کیا اعتبار رہ جائے  
گا؟ سبحانک هذَا بہت ان عظیم۔

### خلاصہ کلام

بلاشہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ خداوندی میں بڑے ہی جاہ و مرتبہ اور قدر و  
منزلت والے ہیں۔ اور حیات و نبیوی و آخریوی میں آپ کو وسیلہ بنائے جانے کے بہت سے  
دلائل و برائیں بھی ہیں۔ پھر آپ سے توسل کے لئے کون سی شرعی یا عقلی قباحت و ممانعت  
ہے؟

توسل میں غیر اللہ سے نہیں سوال کیا جاتا۔ نہ اللہ کے نواسی اور سے دعاء کی جاتی  
ہے۔ صرف اللہ کے محبوب کو وسیلہ بنایا جاتا ہے وہ محبوب کبھی عمل صالح ہوتا ہے جسے اللہ پسند  
فرماتا ہے اور کبھی اللہ کا کوئی محبوب بندہ ہوتا ہے جیسا کہ حدیث آدم و حدیث فاطمہ بنت  
اسد و حدیث عثمان بن حنیف میں مذکور ہے اور یہ حدیث ہم بیان کر چکے ہیں۔

کبھی اللہ کے اسماء حسنی کو وسیلہ بنایا جاتا ہے جیسا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی۔ اسالک بانک انت اللہ۔

کبھی اللہ کی صفت یا اس کے فضل کو وسیلہ بنایا جاتا ہے۔ جیسا کہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے دعا فرمائی۔ اعوذ بر رضاک من سخطک و بمعافاتک من عقوبتك۔

توسل اسی تجھ کے دائرہ میں محدود نہیں ہے جسے انتہا پسند مذکورین توسل نے گمان کر رکھا ہے۔ ہر سلیم الغلط انسان کے نزدیک یہ حقیقت واضح ہے کہ جس چیز کو اللہ کے نزدیک محبوبیت حاصل ہے اس سے توسل درست ہے۔ اسی طرح ہر محبوب و مظہم ہستی خواہ نبی ہو یا ولی اس سے بھی توسل درست ہے۔ اس سے نہ کتاب و سنت مانع ہے نہ عقل انسانی بلکہ لفظ و عقل ہر لخاطر سے اس کے جواز پر مکشرت دلائل موجود ہیں۔ اور توسل میں مسئول اور مرتضی و مآب صرف اللہ وحدہ لا شریک کی ذات ہے۔ نبی و ولی اور زندہ وفات یافتہ مخلوق نہیں۔

فَلَمْ يَكُنْ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ فَمَالِ هُوَ لَاءُ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا.

(ناء۔ ۷۸)

تم کہو سب کچھ اللہ کی طرف سے ہے۔ ان لوگوں کو کیا ہوا ہے کوئی بات سمجھتے معلوم نہیں ہوتے۔

جب اعمال صالح کو وسیلہ بناتا جائز ہے تو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بناتا بدرجہ اولیٰ جائز ہے۔ کیوں کہ وہ افضل مخلوقات و اعمال ہیں اور اللہ انہیں سب سے زیادہ محبوب رکھتا ہے۔

مجھے کچھ میں نہیں آتا کہ آخ توسل سے مانع کیا چیز ہے؟ الفاظ توسل کا مفہادیہ ہی تو

ہے نہ کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بارگاہ الہی میں محبوب و مقرب اور صاحب قدر و منزالت ہیں؟ اور توسل کرنے والے کسی شخص کا مطلب اس کے علاوہ کچھ نہیں ہوتا۔ اب بارگاہ الہی میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی قدر و منزالت کا جو شخص بھی انکار کرے وہ یقیناً کافر ہے۔

مسئلہ توسل سے یہ پتہ چلا ہے کہ جسے وسیلہ بنایا جا رہا ہے اس کی اللہ کے نزدیک عظمت اور اللہ کو اس سے محبت ہے۔ تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ بنانے کی وجہ صرف یہ ہے کہ بارگاہ الہی میں انہیں عظمت و محبو بیت حاصل ہے۔

اعمال صالحہ سے توسل پر سب کا اتفاق ہے۔ پھر یہ کیوں نہ بحث اور کہا جائے کہ انبیاء یا صالحین سے توسل کرنے والا ان کے ان اعمال صالحہ سے توسل کر رہا ہے۔ جو اللہ کے نزدیک پسندیدہ ہیں۔ اور حدیث اصحاب غار (روایت بخاری) اس مسئلے میں وارد اور کافی بھی ہے اس طرح اصلاً اعمال صالحہ سے توسل پر سب کا اتفاق ہو جائے گا۔

صالحین سے توسل کرنے والا اسی لئے تو ان سے توسل کرتا ہے کہ وہ صالح ہیں۔ تو بات اعمال صالحہ تک پہنچتی ہے جس کے جواز پر سب کا اتفاق ہے۔

### ایک شبہ کا ازالہ

مذکورہ احادیث و آثار سے توسل کا ثبوت ملتا ہے اور اس کی تائید ہوتی ہے اور اگر کوئی شخص یہ کہے کہ یہ توسل تو نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی زندگی کے ساتھ خاص ہے۔ تو اس کا جواب یہ ہو گا کہ اس تخصیص پر کوئی دلیل نہیں ہے۔ بالخصوص ایسی شکل میں کہ روح باقی ہوا کرتی ہے اور اسی روح سے احساس و اور اک شعور کا وجود ہے۔

اہل سنت و جماعت کا مذہب یہ ہے کہ مردہ شخص ساعت و احساس اور شعور رکھتا ہے بھلائی سے اسے خوشی ملتی ہے اسے فائدہ پہنچتا ہے شر سے اسے تکلیف پہنچتی ہے اور حزن لاقر ہوتا ہے اور یہ معاملہ ہر مردہ انسان کے ساتھ ہے۔

اسی لئے غزوہ بدر کے موقع پر وہ کفار قریش جنہیں قتل کر کے کنویں میں ڈال دیا  
گیا تھا انہیں آواز دیتے ہوئے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ یا اعتبہ یا شیبہ یا  
ربیعہ۔

کسی نے عرض کیا یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ایہ کفار مر کے سرگل پچے ہیں  
انہیں آپ کیوں آواز دے رہے ہیں؟

آپ نے ارشاد فرمایا مالا نتم بسامع منهم و لکھم لا یستطيعون۔ تم  
ان سے زیادہ نہیں سنتے۔ ہاں یہ ہے کہ انہیں جواب دینے کی طاقت نہیں ہے۔  
جب عام انسانوں کی یہ بات ہے تو پھر **أفضل البشر، أكرم الخلق، أعظم العباد صلی اللہ علیہ وسلم** جو جملہ خلوقات سے کامل احساس و ادراک اور قوی شعور رکھنے والے ہیں ان کی  
ساعت و ادراک کا کیا کہتا۔

اور احادیث کثیرہ میں اس کی تصریح بھی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم با تمن  
سنتے ہیں سلام کا جواب دیتے ہیں۔ اعمال امت آپ پر پیش کئے جاتے ہیں۔ اور آپ ان  
کے اعمال صینہ پر استغفار اور اعمال حسنہ پر حمد الہی بجالاتے ہیں۔

انسان کی قیمت درحقیقت اس کے مقدار شعور و احساس و ادراک سے ہے۔ اس  
کی حیات سے نہیں۔ ہم بہت سے زندہ انسانوں کو دیکھتے ہیں کہ غبادت طبع اور لذت ذوق  
کے ساتھ انسانی شعور و احساس سے بھی محروم ہیں۔ ان کی حیات سے کسی کو کچھ فائدہ نہیں  
حاصل ہوتا اور وہ مردہ کی صفت میں شمار کئے جاتے ہیں۔ العیاذ باللہ۔

## بعد وصال! نبی کریم ﷺ کی قوت ساعت و رویت و معرفت کا انکار ایک جاہلانہ شیوه

انہیں مردوں میں ان کا بھی شمار ہے جو اس جاہلانہ شیوه کو اپنائے ہوئے ہیں کہ  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نہ سنتے ہیں نہ دیکھتے نہ ہمیں پہچانتے ہیں نہ ہمارے لئے اللہ سے  
دعاء کرتے ہیں۔

اس سے بڑی جسارت اور بیج جہالت اور کیا ہو سکتی ہے؟ جس کے اندر بارگاہ  
نبوی میں شدید تنقیص و بے ادبی بھی شامل ہیے حالاں کہ احادیث و آثار کثیرہ سے ثابت  
ہے کہ مردہ خواہ مون ہو یا کافروں سنتا ہے احسان رکھتا ہے اور پہچانتا بھی ہے۔  
اس سلسلے میں شیخ ابن قیم نے بھی کتاب الروح میں لکھا ہے کہ مردہ کی ساعت و  
احساس پر سلف کا اجماع ہے اور ان کے آثار کا تو اتر ہے۔

ای طرح اس سلسلے پر شیخ ابن تیمیہ نے بھی ایک فتویٰ میں اس کی تائید کی ہے۔

الفتاویٰ ج ۲۲ ص ۳۳۱ و ص ۳۶۲

جب عام بشر کے سلسلے میں یہ ساعت وادر اک ثابت ہے تو پھر عام الہ ایمان  
اور خاص مقرب بندگان خدا اور ان سے آگے بڑھ کر سید الاولین والا خرین سیدنا محمد رسول  
اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بارے میں تم کیا کہو گے؟

## توسل کے قائل علماء و ائمہ کرام

چدائر کبار و حفاظ السنۃ جو جواز توسل کے قائل ہیں ان کے اسماء گرائی ذیل میں  
درج کئے جاتے ہیں۔

اب۔ الامام الحافظ ابو عبد اللہ الحاکم ..... اپنی کتاب الحمدرک میں آپ  
نے حدیث توسل آدم بانی صلی اللہ علیہ وسلم کو بیان کیا ہے اور اسے حدیث صحیح کہا ہے۔

۱۔ الامام الحافظ ابو بکر البیهقی ..... اپنی کتاب دلائل النبوة میں حدیث آدم کو آپ نے بیان کیا ہے۔ اس کتاب میں موضوعات بالکل نہیں ہیں۔

۲۔ الامام الحافظ جلال الدین السیوطی ..... اپنی کتاب الخاتم الکبریٰ میں حدیث توسل آدم کو آپ نے بیان کیا ہے۔

۳۔ الامام الحافظ ابو الفرج ابن الجوزی ..... اپنی کتاب الواقع میں آپ نے یہ حدیث اور مگر مسائل توسل درج کئے ہیں۔

۴۔ الامام الحافظ القاضی عیاض المالکی ..... اپنی کتاب الشفافی التعریف حقوق المصطلح کے باب الخیرات و باب فضل انبیٰ صلی اللہ علیہ وسلم میں توسل سے متعلق بہت تفصیل سے آپ نے لکھا ہے۔

۵۔ الامام الشیخ نور الدین القاری المعروف بہ ملا علی قاری ..... نے شرح شفاء میں مذکورہ مقامات پر اپنی طرف سے اضافہ کیا ہے۔

۶۔ العلامہ احمد شہاب الدین الخفاجی ..... نے شرح شفای موسوم بیسم الریاض میں مذکورہ مقامات پر اضافہ کیا ہے۔

۷۔ الامام الحافظ القسطلانی ..... نے اپنی کتاب المواہب اللدینیہ کے مقدمہ اول میں لکھا ہے۔

۸۔ العلامہ الشیخ محمد عبدالباقي الزرقانی ..... نے شرح مواہب ج ۱۱ پر لکھا ہے۔

۹۔ العلامہ الشیخ عبدالباقي الزرقانی ..... نے شرح مواہب ج ۱۱ پر لکھا ہے۔

۱۰۔ الامام شیخ الاسلام ابو زکریا یحییٰ التوری ..... نے اپنی کتاب الایضاح کے الباب السادس ص ۲۹۸ پر لکھا ہے۔

۱۱۔ العلامہ ابن جعفر الہیشمی ..... نے اپنے حاشیہ علی الایضاح کے ص ۲۹۹ پر لکھا ہے۔ اور الجوہر لحاظ کے نام سے اس موضوع پر ان کا ایک رسالہ بھی ہے۔

..... ۱۲۔ الحافظ شهاب الدین محمد بن محمد بن الجوزی الدمشقی  
نے اپنی کتاب عدة الحسن الحسین کے فصل آداب الدعاء میں لکھا ہے۔

..... ۱۳۔ العلامہ الشیخ محمد بن علی الشوکانی ..... نے اپنی کتاب تحفۃ  
الذاکرین کے ص ۱۶۱ پر لکھا ہے۔

..... ۱۴۔ العلامہ الامام المحدث علی بن عبدالکافی السبکی ..... نے اپنی  
کتاب شفاء القائم فی زیارة خیر الانام میں لکھا ہے۔

..... ۱۵۔ الحافظ عmad الدین ابن کثیر ..... نے اپنی تفسیر میں زیر آیت ولوانہم  
اذ ظلموا انفسهم الخ لکھا ہے۔  
نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی بارگاہ میں حاضر ہو کر توسل کرنے والے اعرابی کا جو  
واقعہ عینی نے بیان کیا ہے اسے ذکر کیا ہے اور اس پر کسی طرح کا اعتراض نہیں کیا۔  
توسل آدم بالنبی صلی اللہ علیہ وسلم کا واقعہ بیان کیا ہے اور اسے موضوع نہیں کہا۔

البدایہ والنہایہ ج ۱ ص ۱۸۰۔  
اس شخص کا واقعہ بھی لکھا ہے جو قبر نبوی علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام پر حاضر ہوا اور اسے توسل کیا  
اور کہا۔ ان اسنادہا صحیح۔ ج ۱ ص ۹۱۔

یہ بھی ذکر کیا کہ مسلمانوں کا شعار یا م��اہ ہے۔ ج ۳۲۲ ص ۶۷۔

..... ۱۶۔ الامام الحافظ ابن حجر ..... آپ نے بھی اس شخص کا واقعہ نقل کیا ہے جو قبر  
نبوی علی صاحبہ الصلوٰۃ والسلام پر حاضر ہوا اور اس نے توسل کیا اور کہا کہ اس واقعہ کی  
سند صحیح ہے۔ فتح الباری ج ۲ ص ۳۹۵۔

..... ۱۷۔ الامام المفسر ابو عبد اللہ الفرطی ..... نے بھی زیر آیت ولوانہم  
اذ ظلموا انفسهم الخ جواز توسل کے بارے میں لکھا ہے ج ۵ ص ۲۶۵۔

## صحابہ کرام

### نبی کریم سے امیدوار شفاعت

کچھ لوگوں کا خیال ہے کہ اس دنیا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے طلب شفاعت جائز نہیں اور کچھ قشید دین کا گمان ہے کہ ایسا کرنا شرک و مگر اسی ہے۔ ان کا استدلال اس آیت کریمہ سے ہے۔ **فَلَنَّا لِلَّهِ الشُّفَاعَةُ جَمِيعًا** (زمر۔ ۲۲)

”تم کہو شفاعت تو سب اللہ کے ہاتھ میں ہے“

اس آیت سے یہ استدلال باطل ہے۔ اور ان کے اس استدلال سے ان کی فہم فاسد کا پتہ چلتا ہے جس کی دو وجہیں ہیں۔

۱۔ کتاب یا سنت کی کوئی ایسی نص نہیں جو دنیا میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے طلب شفاعت کے لئے مانع ہو۔

۲۔ اس آیت سے دوسری آیات قرآنی کی طرح صرف اس کا علم ہوتا ہے کہ سب کو ہاں اللہ ہی کا ہے۔ اسی کے لئے خاص ہے ملک اس کا ہے اور امر و حکم اور تصرف اس کا ہے البتہ وہ کسی کو کچھ دینا چاہے تو کوئی اسے روکنے والا بھی نہیں وہی مالک الملک ہے جسے چاہے وے اور جس سے چاہے چھین لے وہ ہر چیز کا خالق و مالک ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے لئے

الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ (غافن - ۱) ”اسی کی ساری سلطنت ہے اور اسی کی ساری تعریف ہے۔“

اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ کو مالک بھی کہا ہے اور یہ بھی کہا ہے۔

تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتُنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ . (آل عمران . ٢٦)

”جے چاہے سلطنت دے اور جس سے چاہے سلطنت چھین لے“

ایک جگہ اس نے یہ فرمایا ہے۔ مَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعًا۔

(فاطر - ۱۰)

”جے عزت کی چاہ ہو تو ساری عزت اللہ کے ہاتھ میں ہے“

اور دوسری چکہ سہ بھی فرمایا ہے۔ **وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ** (منافقون-۸)

”اور عزت تو ائمہ اور اس کے رسول اور مسلمانوں ہی کے لئے ہے۔“

شفاعت کے پارے میں اس نے یہ فرمایا ہے۔ **فَلِلَّهِ الشَّفَاعَةُ لِجَمِيعِهِمْ**۔ (زمر۔ ۳۳)

”تم کہو شفاعت تو سب اللہ کے ہاتھ میں ہے۔“

اور یہی فرمایا ہے۔ لَا يَمْلِكُونَ الشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ  
غَهْنَدًا۔ (مریم۔ ۸۷)

”لوگ شفاعت کے مالک نہیں۔ ان کے سوا جنہوں نے رحمٰن کے پاس عہد و  
قرار کھا ہے۔“ اور یہ بھی فرمایا ہے۔ **وَلَا يَمْلِكُ الَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ ذُرْيَةِ الشَّفَاعَةِ**  
**الْأَمْنُ شَهَدَ بِالْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ.** (ز خرف۔ ۸۶)

”اللہ کے سو جنہیں یہ پوچتے ہیں وہ مالک شفاعت نہیں ہاں! شفاعت وہ کر سکتے ہیں جو حق کی گواہی دیں اور علم رکھیں۔

تو اللہ تعالیٰ نے ہے چاہا وہ عطا کیا عزت جو صرف اسی کے لئے ہے اسے جیسے

اور جس طرح اس نے چاہا اپنے رسول اور اہل ایمان کو بھی دیا۔

اسی طرح شفاعت جو صرف اسی کے لئے ہے اسے انبیاء و مرسیین اور اپنے صالح بندوں کو اس نے عطا فرمایا بلکہ بہت سے عام مسلمانوں کو بھی اس نے دیا جیسا کہ احادیث صحیح میں وارد ہے۔

انسان اپنے مالک سے کچھ مانگے تو اس میں حرج کیا ہے؟ بالخصوص اسی صورت میں جب کہ مالک و مسئول کریم و جواد ہو اور وسائل شدید ضرورت مند ہتھاں ہو۔

شفاعت دعا ہی تو ہے۔ اور دعا ماذون بھی ہے مقبول بھی ہے۔ خصوصاً انبیاء و صالحین اپنی حیات میں اور بعد وفات اپنی قبر اور قیامت میں اس دعا کے لیے ماذون و مقبول ہیں۔ تو شفاعت کی ہر اس شخص کو اجازت ہے جس نے اللہ سے عہد باندھا ہوا اور ہر صاحب ایمان کے حق میں اس کی شفاعت اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے قبول بھی فرمائے گا۔

صحابہ کرام نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے شفاعت کا سوال کیا اور آپ نے یہ نہیں فرمایا کہ مجھ سے طلب شفاعت شرک ہے اس لئے یہ شفاعت اللہ سے طلب کرو اور اپنے رب کے ساتھ کسی کو شریک نہ تھہراو۔

انس بن مالک عرض کرتے ہیں۔ اے اللہ کے نبی! قیامت کے دن میری شفاعت فرمائیں۔ تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں۔ انا فاعل انشاء اللہ۔ میں انشاء اللہ تھماری شفاعت کروں گا۔ ”رواه الترمذی و حسنہ فی باب ماجاء فی صفة الصراط۔“

حضرت انس کے علاوہ دوسرے صحابہ نے بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے طلب شفاعت کیا ہے۔

سواو بن قارب خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی مجلس میں آپ کے سامنے یہ

الیک رسول اللہ خبت مطیبی

تجوب الفیافی من عمان الی العرج

یار رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! میری سواری عمان سے عرج تک کے سحر اور بیان کو

عبور کرتی ہوئی آپ کی بارگاہ تک پہنچی۔

لتشفع لی خیر من و طشی الحصا

فیغفرلی ربی فارجع بالفلج

کہ اے زمین پر چلنے والوں میں سب سے بہتر! آپ میری شفاعت فرمائیں تو

میرا رب میری مفتر فرمادے اور میری کامیاب و اچی ہو۔

(رواه ابو نعیم فی دلائل النبوة ص ۳۲)

عکاشہ بن محسن نے بھی رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس وقت طلب شفاعت

کیا جب آپ نے فرمایا کہ ستر ہزار مسلمان بغیر حساب کے جنت میں جائیں گے عکاشہ نے

اس وقت عرض کیا۔ ادع اللہ ان يجعلنی منہم۔ آپ اللہ سے دعا فرمائیں کہ وہ مجھے

بھی انہیں لوگوں میں شامل فرمادے۔ حضور صلی اللہ علیہ وسلم نے اسی وقت بلا توقف کے فوراً

ارشاد فرمایا ”انت منهم“ تم انہیں میں شامل رہو گے۔

یہ واضح ہے کہ شفاعت سے پہلے ہی یہ شفاعت کسی بھی اہل ایمان کو حاصل نہیں

ہوگی۔ اور اہل قیامت کے لئے حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت کبریٰ جو احادیث

متواترہ سے ثابت ہے اس کے بعد یہ شفاعت میرا گئی۔ تو یہاں اس کا مطلب آپ

سے طلب شفاعت ہی ہے۔

احادیث مبارکہ میں اس کی بہت سی نظریں موجود ہیں۔ اور یہ ساری احادیث

ہتلاتی ہیں کہ دنیا میں بھی حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے طلب شفاعت جائز ہے۔

اشعار پیش کرتے ہیں۔

وَاشْهِدُ إِنَّ اللَّهَ لِأَرْبَعِ غَيْرِهِ  
وَإِنَّكَ مَامُونٌ عَلَىٰ كُلِّ غَائِبٍ  
مِّنْ كُوَافِعِ دِيَنِكُوْنَ كَعَلَادَهُ كُوَيْنَ رَبُّ نَبِيِّنَ - اور اے رسول صلی اللہ علیہ  
وَسَلَمَ آپ ہر پوچشیدہ چیز سے باخبر ہیں۔

وَإِنَّكَ أَدْنَى الْمُرْسَلِينَ وَسِيْلَةً  
إِلَى اللَّهِ يَا أَبْنَى الْأَكْرَمِينَ الْأَطَابِ  
اور سارے رسولوں میں آپ کا وسیلہ اللہ سے قریب تر ہے اے پاکیزگی و  
شرافت والوں کے فرزند آخر میں سواد بن قارب عرض کرتے ہیں۔  
فَكَنْ لِى شَفِيعًا يَوْمَ لَا ذُو شَفَاعَةٍ  
سواک بِمَفْنَعٍ عَنْ سَوَادِ بْنِ قَارِبٍ  
تو آپ اس دن میری شفاعت کریں جس دن آپ کے سو اس سواد بن قارب کو کسی  
کی شفاعت کچھ فائدہ پہنچا کر بے نیاز نہ کر سکے۔

”رواه البیهقی فی دلائل النبوة. ورواه ایضا ابن عبد البر فی  
الاستیعاب.“

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سواد بن قارب کی اس طلب شفاعت پر کوئی نیکی  
نہیں فرمائی بلکہ ان کی حوصلہ افزائی فرمائی۔

مازن بن الحضوب جب اسلام لا کر بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئے تو یہ اشعار  
آپ کی خدمت میں پیش کر کے انہوں نے بھی طلب شفاعت کیا۔





جاتی ہے اور میری موت تمہارے لئے بہتر ہے۔ تمہارے اعمال مجھ پر پیش کئے جائیں گے۔ ان میں اگر میں بھلائی پاؤں کا تو حمد الہی بجالاؤں کا اور براہی دیکھوں کا تو تمہارے لئے اللہ سے استغفار کروں گا۔

رسول اکرم سے اس وقت بھی اگر کوئی طلب شفاعت کرے تو آپ اس بات پر قادر ہیں کہ اس کے لئے اللہ سے دعاء و سوال کریں۔ بالکل اسی طرح چیزیں آپ اپنی حیات مقدسہ میں قبل وصال کیا کرتے تھے۔ یہی ہمارا عقیدہ ہے جو ہمارے قلوب میں رائخ اور جاگریں ہے۔

ابن تیمیہ کے نزدیک آیات شفاعت کی تفسیر  
اس تفسیر کا مفاد یہ ہے کہ اس دنیا میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے طلب شفاعت جائز ہے۔ تاوی شیخ ابن تیمیہ میں ہے۔

مُكْرِنُ شَفَاعَةَ الْآيَاتِ كَمَا سَعَى بِهِ اسْدَلَالٌ كَرَتَهُ ہیں۔

وَأَنْقُوا يَوْمًا لَا تَجِزُّ نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا وَلَا يُنْقَلِّ مِنْهَا شَفَاعَةً وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ۔ (بقرہ۔ ۳۸)

”اور ڈروں دن سے جس دن کوئی جان کسی جان کا بدلہ نہ ہو پائے گی اور جس دن کسی کافر کے لئے کوئی سفارش قبول نہ کی جائے گی نہ کچھ لے کر اس کی جان چھوڑی جائے گی۔“

وَلَا يُنْقَلِّ مِنْهَا عَدْلٌ وَلَا تَنْقُعُهَا شَفَاعَةً۔ (بقرہ۔ ۱۲۳)

”نکسی جان کو کچھ لے کر چھوڑ اجائے نہ کسی کی سفارش کوئی فائدہ پہنچائے۔“

وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُنْظَاعُ۔ (غافر۔ ۱۸)

ظالموں کا نہ کوئی دوست نہ سفارشی تھس کی بات مانی جائے۔

فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ. (مَرْ - ٣٨)

”تو انہیں سفارش کرنے والوں کی سفارش فائدہ نہ پہنچائے گی۔“

اہل سنت کی طرف سے جواب دیا جاتا ہے کہ یہاں دو چیزیں مراد ہیں۔

۱۔ مشرکین کو شفاعت کا کوئی فائدہ نہیں پہنچے گا۔ جیسا کہ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

مَاسَلَكُمْ بِيُ سَقَرَ قَاتُلُوا لَمْ نَكُ مِنَ الْمُصَلَّيْنَ وَلَمْ نَكُ نُطْعَمُ  
الْمِشْكِنَيْنَ وَكُنَّا نَخُوضُ مَعَ الْخَالِصِينَ وَكُنَّا لَكُنْدِبُ بِيَوْمِ الدِّينِ. حَتَّىٰ آتَانَا  
الْيَقِيْنُ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ. (مَرْ - ٣٣ - ٣٢)

”تمہیں کیا بات دوڑنے میں لے گئی وہ بولے ہم نماز نہ پڑھتے تھے۔ اور مسکین کو  
کھانا نہ کھلاتے تھے۔ اور بے ہودہ فکر والوں کے ساتھ یہ بہودہ فکر کرتے تھے۔ اور یوم جزا کو  
جھلاتے تھے۔ یہاں تک کہ ہمیں موت آئی۔ تو انہیں سفارشیوں کی سفارش کام نہ دے  
گی۔“

ان کے بارے میں صاف کہا گیا ہے کہ سفارش کرنے والوں کی کوئی سفارش  
انہیں فائدہ نہیں پہنچائے گی کیوں کہ یہ کافروں مشرک ہیں۔

۲۔ اس شفاعت کی نفی ہے جو اہل شرک یا ان سے ملتے جلتے کتابی و بد مذہب مسلمان  
جن کا گمان ہے کہ اللہ کی بارگاہ میں کچھ معزز لوگ اس کے اذن کے بغیر بھی شفاعت کر سکیں  
گے۔ جیسے انسان آپس میں ایک دوسرے کی سفارش کرتے ہیں تو طمع و خوف یا معاوضہ کے  
لئے ان کی سفارش مان لی جاتی ہے۔

مشرکین نے انہیاء و ملائکہ و صالحین کو اپنا شفیع بنا رکھا تھا۔ ان کے مجسمے بنا کر ان  
سے طلب شفاعت کیا کرتے تھے۔ اور کہتے تھے کہ یہ اللہ کے خواص و مقربین ہیں۔

مندرجہ بالا ساری تحریر شیخ ابن تیمیہ کی ہے۔ جس سے ان آیات کی حقیقت خوب

اچھی طرح واضح ہو جاتی ہے جن سے مکرین یا استدلال کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے دنیا میں طلب شفاعت جائز نہیں یا اسے شرک و گمراہی قرار دیتے ہیں۔

تفسیر ابن تیمیہ کا خلاصہ یہ ہے کہ شفاعت کسی شرک کو کوئی فائدہ نہیں پہنچائے گی اور اسی سلسلے میں مذکورہ آیات کا نزول بھی ہوا ہے۔ یا اس شفاعت کی نفی ہے جو اہل شرک کی ہے کہ ان کے اعتقاد کے مطابق بغیر اذن الہی بھی شفاعت کی جاسکتی ہے۔

شفاعت کا جو نظریہ شیخ ابن تیمیہ نے یہاں بیان کیا ہے وہ بالکل صحیح ہے بفضلہ تعالیٰ شفاعت کے اسلامی تصور ہی پر ہمارا اعتقاد ہے۔ اور ہم صراحت کہتے ہیں کہ اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے کوئی شخص اس عقیدت یا گمان کر تھت طلب شفاعت کرے کہ وہ اذن الہی کے بغیر شفاعت فرمائیں گے تو یہ بلاشبہ شرک یا گمراہی ہے۔ لیکن حاشا و کلام حاشا و کلام اس طرح کا ہمارا نہ عقیدہ ہے نہ گمان اور ہم بارگاہ الہی میں اس سے اظہار برآت کرتے ہیں۔

ہم طلب شفاعت کرتے ہیں تو ہمارا عقیدہ ہوتا ہے کہ بغیر اذن الہی کوئی بھی شفاعت نہیں کر سکتا اور اللہ کی مشیت و مرضی اور اس کی توفیق کے بغیر کسی بھی نہیں ہو سکتا۔

طلب شفاعت کی مثال ایسی ہے جیسے دخول جنت کی طلب، حوض کوثر سے سیرابی کی طلب، پل صراط سے نجات کی طلب یا ساری چیزیں اذن الہی سے اپنے مقررہ وقت ہی پر ہوں گی اور اس میں کسی صاحب خلق کو کوئی شک نہیں ہو سکتا۔ چھوٹے سے چھوٹا طالب علوم اسلامیہ جس نے کتب اسلاف کا مطالعہ کر رکھا ہے اس پر بھی یہ حقیقت پوچشیدہ نہیں ہو گی۔

اللهم افتح مسامع قلوبنا و نور ابصارنا

إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ

## کامعنی

استعانت واستغاثہ وطلب وسوان ونداء میں اصل یہ ہے کہ اللہ سخنہ و تعالیٰ ہی سے ہو کیوں کرو یعنی میعنی و مغیث و محبب ہے۔

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ وَلَا تَدْعُ مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَلَا نَكَرَ إِذَا مِنَ الظَّالِمِينَ وَإِنْ يَمْسُكَ اللَّهُ بِعُسْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ۔ (یونس۔ ۱۰۲)

”اور اللہ کے سوا کسی کی عبادت نہ کر جو نہ تجھے نفع پہنچا سکے نہ نقصان۔ پھر اگر تو ایسا کرے تو اس وقت تو ظالموں میں سے ہو گا۔ اور اگر اللہ تجھے کوئی نقصان پہنچائے تو اس کے سوا کوئی اسے نالئے والانہیں۔“

فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرِّزْقَ وَأَغْبُدُوهُ۔ (عنکبوت۔ ۷)

”تو اللہ کے پاس رزق ڈھونڈھو اور اس کی عبادت کرو۔“

وَمَنْ أَضَلُّ مِمْنَ يَدْعُوا مِنْ ذُوْنِ اللَّهِ مَنْ لَا يَسْتَجِيبُ إِلَى يَوْمٍ

الْقِيَامَةِ. (احْتَابٍ-٥)

”اور اس سے بڑھ کر گمراہ کون جو اللہ کے سوالیوں کی عبادت کرے جو قیامت تک اس کی نہ نہیں۔“

أَعْنَى بِجِبِيلَ الْمُضْطَرِ إِذَا دُعَاهُ وَ يَكْشِيفَ السُّوْءَ (نمل. ٤٢)

”یادہ جو مجبوروں کی پکارتا ہے اور مصیبت دور کرتا ہے۔“

تمام اقسام عبادت اللہ تبارک و تعالیٰ کے لئے خاص ہیں۔ کسی قسم کی عبادت کسی بھی وقت غیر اللہ کے لئے جائز نہیں۔

فَلْ إِنْ صَلَاتِي وَ نُسُكِي وَ مَحْيَايَ وَ مَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ .

لَا شَرِيكَ لَهُ وَ بِذَلِكَ أُمِرْتُ وَ أَنَا أَوْلُ الْمُسْلِمِينَ . (انعام۔ ١٤٢)

”تم کہو میری نماز اور میری قربانی اور میرا جہنا اور میرا مرنا یہ سب اللہ کے لئے ہے جو سارے جہاں کا رب ہے۔ اس کا کوئی شریک نہیں۔ یہی مجھے حکم ہوا ہے اور میں سب سے پہلا مسلمان ہوں۔“

نذر ہو تو اللہ کے لئے ہو۔ دعا صرف اس سے کی جائے۔ ذیجہ پر صرف اس کا نام لیا جائے۔ استغاثۃ استغاثت استغاثہ سب کچھ اللہ سے ہو۔ حلف اللہ ہی کے نام پر ہو۔ اور توکل صرف اسی پر کیا جائے۔ سب خنہ و تعالیٰ عما یشرک به المشرکون علوا کہیوں۔

اسلامی عقیدہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں کا اور ان کے افعال کا خالق ہے۔ اس کے سوا کسی زندہ مردہ کی کوئی تاثیر نہیں۔ اللہ کے ساتھ کوئی بھی کسی فعل یا ترک یا رزق یا زندگی دینے یا مارنے میں شریک نہیں۔ نہ کوئی مخلوق کسی فعل یا ترک پر بالذات قادر ہے۔ نہ کسی چیز میں اعلیٰ یا ادنیٰ سلیمان پر کوئی اللہ کا شریک و نہیں ہے۔

کائنات میں تصرف کرنے والا صرف اللہ سمجھنے و تعالیٰ ہے۔ کوئی خود اپنی جان کا مالک ہے نہ کسی دوسرے کی جان کا مالک ہے۔ نفع و نفعان، موت و حیات کسی چیز میں کوئی کسی کا مالک نہیں۔ الاماشاء اللہ باذن اللہ۔

نفع و ضرر کا اللہ کا جانب سے کسی کو اذن ملے تو اس کی بھی ایک حد اور قید ہے۔ اور خلائق کی طرف اس کی نسبت برستبل سبیت و تکسب ہے۔ برستبل خلق یا ایجاد یا تاثیر یا اعلة یا تواہ نہیں۔ اور یہ نسبت بھی مجازی ہو گی حقیقی نہیں۔

ان خلقان کی تعبیر میں لوگوں کا اختلاف ہے کچھ لوگ استعمال مجاز میں حد ہے آگے تجاوز کر جاتے ہیں جس سے خود ان کے مقصود کے خلاف لفظی استباہ پیدا ہو جاتا ہے حالانکہ ان کا دل اور وہ خود اس سے بری ہوتے ہیں۔ اور کمال توحید و تنزیہ باری تعالیٰ پر ان کا مکمل ایمان ہوتا ہے۔

اور بعض لوگ تمک بالحقیقت کے نام پر حد اعتدال سے آگے بڑھ کر تشدد و انتہا پسندی پر اتر آئے ہیں۔ لوگوں کے معاملات و معمولات میں ان کے عقیدہ کے بر عکس اتهام و بہتان تراشی کرنے لگتے ہیں۔ بد تیزی و بے ادبی سے پیش آتے ہیں۔ ان کی طرف انکی بات منسوب کرتے ہیں جو ان کے حاشیہ خیال میں بھی نہیں۔ اور ان پر ایسا حکم عائد کر ڈالتے ہیں جن سے وہ ہر طرح بری الذمہ ہیں۔

حالاں کر ضروری یہ ہے کہ اعتدال و توازن کا رو یہ اختیار کیا جائے اور کسی کی نیت و مقصود کے خلاف اس کی طرف کسی خیال و عمل کو منسوب نہ کیا جائے۔ سبی دین کے لئے محفوظ طریقہ اور مقام توحید کی حمایت کے لئے بہتر اختیاطی تدبیر ہے۔ واللہ اعلم۔

حق سمجھنے و تعالیٰ سے مختص جن عقائد کا خلاصہ شیخ ابن تیمیہ نے نہایت جامع طور پر تحریر کیا ہے وہ بڑا ہی مبنی بر حقیقت اور عین اسلامی عقیدہ پر مشتمل ہے۔

شیخ ابن تیمیہ نے لکھا ہے۔

اللہ سُبْحَنَ وَتَعَالَیٰ کے حقوق میں کوئی تخلق شریک نہیں۔ اس لئے عبادت صرف اللہ کے لئے ہے۔ دعا صرف اسی سے ہے۔ توکل صرف اسی پر ہے۔ امید صرف اسی سے ہے۔ خوف صرف اسی سے ہے۔ اس کے علاوہ کوئی طباد ماوی نہیں۔ بھلائیاں وہی عطا کرتا ہے۔ برائیاں وہی مٹاتا ہے۔ طاقت و قوت صرف اسی کی ہے۔

وَلَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَهُ إِلَّا مَنْ أَذْنَ لَهُ۔ (سما۔ ۱۳۔)

”اور اس کے پاس شفاعت ممکن نہیں ہو گئی مگر اس کی جسے اللہ کا اذن حاصل ہو۔“

مَنْ ذَالِدُّ يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ۔ (بقرہ۔ ۲۵۵۔)

”کون ہے جو اللہ کے اذن کے بغیر اس کے پاس شفاعت کرے۔“

إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِلَّا اتَّهِي الرَّحْمَنُ عَبْدًا۔ لَقَدْ

أَخْصَاهُمْ وَعَذَّهُمْ عَذَّاً۔ وَكُلُّهُمْ اتَّيَهُ يَوْمُ الْقِيَامَةِ فَرَدًا۔ (مریم۔ ۹۳۔ ۹۵۔)

”آسمانوں اور زمینوں میں جتنے ہیں وہ سب اس رحمن کے حضور بندے ہو کر حاضر ہوں گے۔ پیکھ وہ ان کا شمار جاتا ہے اور انہیں ایک ایک کر کے گن رکھا ہے۔ اور سب کے سب قیامت میں اس کے حضور تھا حاضر ہوں گے۔“

وَمَنْ بُطِّئَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَيَقْشُ اللَّهُ وَيَقْتَهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَانِزُونَ۔

(نور۔ ۵۲۔)

”اور جو اطاعت کرے اللہ اور اس کے رسول کی اور اللہ سے ڈرے اور پر ہیز گاری کرے تو ایسے ہی لوگ کامیاب ہیں۔“

اس آیت میں طاعت کا اللہ نے اپنے لئے اور رسول کے لئے حکم دیا ہے لیکن خیثت و تقوی کو اللہ نے اپنے لئے خاص کر دیا ہے۔



جائے وہ اسے سنے اور مدد کرے۔

اس سلسلے میں بہت سی احادیث وارد ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ مصیبت زدہ کی مدد کی جائے ضرورت مند کی اعانت کی جائے اور رسول کی پریشانیاں دوڑ کی جائیں۔ اور جن انبیاء و صالحین کو بارگاہ الہی میں وسیلہ بنائے کر فریاد ری ودفع بلاء کے لئے ان سے استغاثہ کیا جاتا ہے ان سب کے درمیان رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شخصیت و حیثیت سب سے عظیم و جلیل ہے۔

یوم قیامت سے بڑھ کر آفت و مصیبت کا اور کون سادن ہو گا جس کا دن بڑا ہی لمبا ہو گا۔ ہر طرف ہجوم خلق ہو گا۔ گرم اور پیسند سے کروڑوں بھلوق کا براحال ہو گا۔ لیکن اس ہولناک مصیبت کے باوجود لوگ بارگاہ الہی میں استغاثہ کے لئے صالحین وابراہر کو وسیلہ بنائیں گے جیسا کہ خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ لوگ ایسے عالم میں حضرت آدم سے استغاثہ کریں گے۔ اس حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے لفظ استغاثہ کا استعمال کیا ہے جو صحیح بخاری موجود ہے۔

صحابہ کرام رضوان علیہم اجمعین حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثت و استغاثہ کرتے تھے۔ طلب شفاعت کرتے تھے۔ مرض و تباہی، قرض و مصیبت اور ہر آزمائش و بے بی کے وقت آپ سے عرض حال کیا کرتے تھے۔ آلام و شدائد کے وقت آپ کے دربار میں پہنچ کر فریاد ری کی درخواست کیا کرتے تھے۔ اور ان سارے موقع پر صحابہ کرام کا یہی عقیدہ ہوا کہنا تھا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نفع و ضرر میں واسطہ و سبب ہیں فاعل حقیقی صرف اللہ تبارک و تعالیٰ ہے۔

## چند واقعات طلب واستعانت صحابہ کرام

### ابو ہریرہ کی شکایت نسیان

ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ سے روایت ہے۔ انہوں نے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ شکایت کی کہ حدیث شریف سن کر وہ بھول جاتے ہیں۔

انہوں نے عرض کیا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم امیں آپ سے بہت کافی حدیث سننا ہوں مگر انہیں بھول جاتا ہوں۔ میں چاہتا ہوں کہ بھولنے نہ پاؤں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ اپنی چادر پھیلاؤ۔ انہوں نے چادر کو پھیلادیا۔ آپ نے اپنے دست مبارک سے چادر میں ہوا چھکی اور حکم دیا کہ اسے اپنے سینے سے لگا لو۔ تو انہوں نے ایسا ہی کیا۔

اس کے بعد ابو ہریرہ کہتے ہیں۔ ف manusiit شینا۔ پھر میں کچھ بھی نہیں بھولا۔

(رواه البخاری فی کتاب العلم باب حفظ العلم رقم الحدیث ۱۱۹)

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ ابو ہریرہ ہی تو طلب کر رہے ہیں کہاب میں کچھ نہ بھولوں۔ میرے اوپر نسیان نہ طاری ہو۔ اور یہ ایسی طلب ہے جس کی تجھیں پر صرف اللہ وحدہ لا شریک قادر ہے۔ لیکن نبی اکرم نے ابو ہریرہ کو نہ برا بھلا کہا نہ یہ فرمایا کہ تم شرک کر رہے ہو۔

ہر شخص جانتا ہے کہ موحد جب اللہ تبارک و تعالیٰ کے کسی جاہ و عزت والے بندے سے کچھ طلب کرتا ہے تو اس کا مطلب یہ نہیں ہوتا کہ وہ مقرب بندہ کسی چیز کی تخلیق کرے اور خود سے کچھ کرے اور اس طالب کا اس کے بارے میں ایسا عقیدہ بھی نہیں ہوتا کہ وہ کوئی چیز تخلیق کر سکتا ہے اور بے اذن الہی کچھ کر سکتا ہے۔ اس کا مقصد صرف یہ ہوتا ہے

کہ اللہ رب العزت نے اسے دعا کی جو قدرت دے رکھی ہے اور اپنی مشیت کے مطابق جتنے تصرف کی قوت دے رکھی ہے اس دعا و تصرف سے وہ سبب و ذریعہ بن جائے۔ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو ہریرہ کی طلب پوری کر دی۔ اور اس روایت میں کہیں نہیں ہے کہ انہوں نے اس سلسلے میں کوئی دعا کی۔ بلکہ انہوں نے ہاتھوں میں ہوا لے کر اسے ان کی چادر میں ڈال دیا اور حکم دیا کہ اسے بینے سے لا کالیں۔ اور پھر بھی چیز اللہ کے نفعل سے ان کے لیے تجھیل حاجت کا سبب بن گئی۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ابو ہریرہ سے یہ بھی نہیں فرمایا کہ تم مجھ سے سوال کیوں کر رہے ہو۔ اللہ تم سے زیادہ قریب ہے اس سے سوال کرو۔ ہر شخص کو معلوم ہے کہ حجاج کی تجھیل میں معتمد اور بجا و مادی اصلاح وہی ہوتا ہے جس کے ہاتھ میں امور و معاملات کی سمجھیاں ہوں۔ تو یہاں حقیقتہ طلب اللہ عز و جل سے ہے اور مجاز اعرض حاجت نبی اکرم سے ہے۔ کیوں کہ وہ اللہ سے زیادہ قریب ہیں اور بارگاہ اللہ میں انہیں قدر و منزلت حاصل ہے۔

### قیادہ کا استغاثہ

قیادہ بن نعمان کی آنکھوں کا ڈھیلا بہہ کر ان کے رخسار پر آگیا تھا جسے لوگوں نے کاٹ کر الگ کر دیتا چاہا۔ قیادہ نے کہا۔ ہرگز نہیں۔ پہلے میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے اجازت لے لوں اس کے بعد کچھ ہو سکتا ہے۔ پھر قیادہ نے آپ سے پوچھا۔ آپ نے ارشاد فرمایا۔ نہیں پھر اپنی تھیلی ان کی آنکھ کے ڈھیلے پر رکھ کر اسے کچھ اشارہ کر کے جنبش دی تو وہ بالکل اپنی پرانی حالت میں آگئی اور دوسری آنکھ سے بھی زیادہ سمجھ ہو گئی۔ رواہ البغوى وابويعلى وآخر جه الدارقطنى وابن شاهين والبيهقي في الدلائل. وقلها الحالظ ابن حجر في الاصابة ج ۳ ص ۲۲۵. والحافظ الهيثمى في

مجمع الزوائد ج ۲ ص ۲۹۷ والحافظ السیوطی فی الخصائص الکبریٰ.

### ایک صحابی کی استعانت

محمد بن عقبہ بن شریعت سے روایت ہے۔ انہوں نے اپنے دادا عبد الرحمن سے روایت کی۔ انہوں نے اپنے والد سے روایت کی۔ انہوں نے کہا میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ میرے ہاتھ میں زخم لکھ آیا تھا۔ میں نے آپ سے عرض کیا یا نبی اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اس زخم کی وجہ سے اتنا ورم ہو گیا ہے کہ نہ تکوار کا دستہ پکڑا جاتا ہے نہ سواری کی لگام پکڑی جاتی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ میرے قریب آؤ۔ میں آپ کے قریب پہنچا۔ آپ نے اس زخم کو کھول کر میری ہتھیلی پر پھونک ماری پھر انہا دست شفا اس زخم پر رکھ دیا اور اسے اپنی ہتھیلی سے مسلتہ رہے۔ اور جب اپنا ہاتھ آپ نے اٹھایا تو میری ہتھیلی پر زخم کا اثر بھی مجھے نظر نہیں آیا۔ ”رواه الطبراني و ذکرہ الحافظ الهیشمی فی مجمع الزوائد ج ۸ ص ۲۹۸۔“

### معاذ کی طلب

غزوہ پدر میں دوران جنگ عکر مہ بن ابی جہل نے معاذ بن عروہ بن جموج کے شانے پر تکوار ماری۔

معاذ کہتے ہیں۔ تکوار کی ضرب سے میرا ہاتھ کٹ کر پہلو کی کھال کے ساتھ لٹک گیا جس کی وجہ سے اس سے لڑائی جاری رکھنا میرے لئے دشوار ہو گیا پھر بھی میں نے اسے دن بھر گھسیتے ہوئے جہاد کیا، لیکن جب تکلیف بہت زیادہ بڑھ گئی تو اس کے ہوئے ہاتھ پر میں اپنا پاؤں رکھ کر سوار ہو گیا اور گھنچ کر میں نے اسے الگ کر دیا۔



مویشی ہلاک ہونے لگے۔

نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے پھر دعا فرمائی تو بادل حجث گیا اور بارش صرف مدینہ کے ارد گرد ہونے لگی (یعنی مدینہ اس طوفانی بارش سے محفوظ ہو گیا) رواہ البخاری فی کتاب الاستسقاء باب سؤال الناس الامام الاستسقاء اذا قحطوا وروی ابو داؤد بسنہ جيد عن عائشة رضی الله عنہا قالت شکا الناس الى رسول الله قحط المطر. رواہ ابو داؤد فی کتاب الصلة ابواب الاستسقاء. وآخر ج البیهقی فی دلائل النبوة عن انس. بسنہ ليس فیہ متهم بالوضع وانظر فتح الباری ج ۲ ص ۲۹۵.

انس بن مالک سے روایت ہے۔ ایک اعرابی حاضر بارگاہ رسالت ہوا اور عرض کرنے لگا کہ بچے اور اونٹ بھوک پیاس سے بدهال ہیں۔ پھر یہ اشعار پڑھنے لگا۔

اتیناک والعلدراء تدمی لبسانها

وقد شفت ام الصیی عن الطفل

ہم اس حال میں حاضر خدمت ہوئے کہ دو شیزادوں کے پستان سے خون کل رہا ہے اور ماں میں اپنے بچوں سے غافل ہو چکی ہیں۔

والقی بکفیه الفتی استکانة

من الجوع ضعفا مایسر ولا يحلی

اور نوجوان جنہیں بھوک کی ناتوانی سے کچھ اچھا نہیں لگتا وہ لا غر ہو کر بے سدھ پڑے ہوئے ہیں۔

ولاشی مما يأكل الناس عندنا

سوى الحنظل العامى والعلهن الفسل

سوائے کڑوے کیلے روی حظل علیہ کے ہمارے پاس کچھ نہیں جسے لوگ کھائیں۔

ولیس لنا الا الیک فرارا

واہن فرار الناس الا الی الرسل

یا رسول اللہ! ہماری پناہ گاہ تو صرف آپ ہیں۔ اور رسولوں کے علاوہ لوگ کہاں پناہ ڈھونڈھیں؟

اس اعرابی کی فریاد سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اپنے چادر مبارک گھٹئیتے ہوئے منبر تک گئے اور اس پر چڑھ کر ہاتھ اٹھا کر یہ دعاء فرمائی۔

”اے اللہ! ہمیں خوب اچھی موسلا دھار نفع بخش غیر مضر خوشنگوار بارش سے بلا تاخیر سیراب فرماجس سے تھن بھر جائیں۔ کبھی لہلہا اٹھے۔ مردہ زمین زندہ و شاداب ہو جائے۔“

انس بن مالک نے کہا۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہاتھ اچھی دعاء ہتی کی حالت میں تھا کہ خوب موسلا دھار بارش شروع ہو گئی۔ لوگ سیالاب سے نکل آ کر بارگاہ رسول میں حاضر ہوئے۔ اور آپ نے پھر دعاء فرمائی حوالینا ولاعینا۔ ہمارے ارد گرد بارش ہو ہم پر بارش نہ ہو۔ اس دعاء سے مدینہ سے بادل چھٹ گیا۔

ذکورہ دعاء میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غیث مغیث نافع غیر ضار وغیرہ فرمایا۔ نفع واغاثہ کیا اسنا دغیث کی طرف ہے جو بطور مجاز ہے۔ اسی طرح اعرابی نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو شداء دیتے ہوئے یہ کہا ہے۔ ولیس لنا الا الیک فرارنا۔ لیکن اسے مشرک نہیں کہا گیا۔ کیوں کہ اس میں قصر محسن اضافی ہے۔ جب کہ قرآن حکیم کا یہ حکم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر کیسے مغلی رہ سکتا ہے۔ فَهُرُوا إِلَى اللَّهِ (فریت۔ ۵۰) ”تو اللہ کی طرف پناہ ڈھونڈھو۔“

اعرابی کے پورے شعر کا مفہوم یہ ہے کہ فرار (پناہ) صرف آپ کی طرف مفید ہے۔ دوسرے کے دروازے کی طرف نہیں۔ اور رسولوں ہی کی طرف فرار کا رخ ہونا چاہیے دوسروں کی طرف نہیں کیوں کہ یہ مسلمین کرام ان سب نفوس قدیمہ میں افضل و اعلیٰ ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں توسل کیا جاتا ہے۔ اور ان سب میں اعظم و اکرم ہیں جن کی بدولت رب کائنات فریادیوں اور پناہ ڈھونڈھنے والوں کی حواجنج و ضروریات پوری فرماتا ہے۔

اور ذرا اس منظر پر بھی غور کیجئے کہ اعرابی کی اس مختوم فریاد کو سن کر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کتنے متاثر ہوئے اور کتنی جلدی اس کی فریادی و اعانت فرمائی کہ فوراً اٹھ کر منبر تک پہنچے اور چادر گھستی جاری تھی۔ فریادی کی مدد کا جذبہ اتنا غالب تھا کہ چادر کو بدن پر ٹھیک سے رکھ لینے کی طرف بھی توجہ نہ فرمائی۔ علیہ و علی آله افضل الصلة والسلام۔

**نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم ! ہمارے بھا و ما وی**

حسان بن ثابت النصاری نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو نداء و خطاب کرتے ہوئے آپ کو کمن معمداً اور بھا و ما وی قرار دیا ہے۔  
بارگاہ رسول میں حسان بن ثابت عرض کرتے ہیں۔

**یار کن معمداً و عصمة لالز**

**و ملاذ متنجع و جار مجاور**

اے سہارا ڈھونڈھنے والے کے لئے مصبوط ستون اور پناہ ڈھونڈھنے والے کی پناہ گاہ احمد چاہئے والے کے لئے ٹھکانہ اور پڑوں کے لئے بہترین پڑوی۔

یامن تخریہ الالہ لخلف  
 لحیاہ بالخلق الزکی الطاهر  
 اے وہ ذات گرائی ابھے اللہ نے اپنے حقوق کے درمیان جن لیا ہے اور صاف سترے  
 اخلاق سے نواز اے۔

انت السنبی و خیر عصبة آدم  
 یامن یجود کفیض بحر زاخر  
 خدائے عزیز و قادر کی طرف سے لھرت کے لئے جریل و میکائیل دونوں بطور مدد آپ کے  
 ساتھ ہیں۔ (الاصابة ۲۶۳/۱۔ الوض الاف ۹۱/۲)

عبداللہ بن مسعود کہتے ہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو ہم نے کبھی انتارو تے  
 ہوئے نہیں دیکھا جتنا حمزہ بن عبدالمطلب کی موت پر آپ روئے ہیں۔ آپ کے جنازہ کو  
 قبلہ روکر کے اس کے پاس کھڑے ہو کر پھوٹ پھوٹ کر اور سکیاں لے لے کر آپ  
 رو نے لگے اور پھر کہنے لگے۔

اے حمزہ! اے عم رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم! اے شیر خدا! اے شیر رسول! اے  
 حمزہ! اے فاعل الخیرات (بھلائیاں کرنے والے) اے حمزہ! اے کاشف  
 الکربات! (پریشانیاں دور کرنے والے)۔ اے رسول اللہ کی طرف سے اخراج کرنے  
 والے! اھ۔ عند ابن شاذان من حدیث ابن مسعود. من المواهب المدنیة ج  
 ۱ ص ۲۱۲۔

اگر کوئی شخص کہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاشہ و استعانت عرض حاجت و  
 طلب شفاعت وغیرہ صرف آپ کی حیات میں جائز و صحیح ہیں موت کے بعد تو کفر ہیں۔ یا  
 کچھ زم ہواتو یہ کہے کہ غیر مشرد عیناً جائز ہیں۔

تو ہم اس کے جواب میں یہ کہیں گے کہ قائل کے مطابق اگر توسل و استغاثہ کے لئے زندگی ہی شرط ہے تو اسے معلوم ہونا چاہیے کہ انبیاء کرام اپنی قبروں میں زندہ ہیں۔ اسی طرح اللہ کے دوسرے نیک اور صالح بندے بھی زندہ ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد آپ سے توسل و استغاثہ صحیح ہونے کے لئے کوئی فقیرہ اگر صرف اسی قیاس پر اکتفاء کر لے کر آپ کی دنیوی حیات میں آپ سے توسل و استغاثہ صحیح ہے تو اس کا یہ قیاس اپنی جگہ درست بھی ہے اور کافی بھی ہے۔ کیونکہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم حی الدارین ہیں۔ بعد وصال بھی زندہ اور اپنی امت کے حالات سے باخبر ہیں۔ باذن اللہ وہ معاملات و مسائل امت میں متصرف ہیں۔ آپ پر درود بھیجنے والے امی کا سلام آپ پر بھیں کیا جاتا ہے۔ اور اپنی کثرت کے باوجود آپ کی امت کا سلام آپ تک پہنچتا ہے۔

عالم ارواح بالخصوص اللہ تعالیٰ کی طرف سے عطا کردہ خصائص ارواح عالیہ کے بارے میں جن اصحاب علم کا وسیع مطالعہ ہے۔ ان کا دل اس حقیقت پر ایمان لانے کے لئے وسیع نظر آئے گا کہ ہمارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم جو روح الارواح اور فور الانتوار ہیں وہ ان خصائص کے افضل و اعلیٰ مارج و مراتب سے متصف ہیں۔

مکریں کے خیال فاسد کے مطابق اگر نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثہ یا توسل یا طلب شفاعت شرک و کفر ہے تو آپ کی حیات دنیوی و حیات اخروی و یوم قیامت ہر وقت اور ہر زمانہ میں ناجائز ہے۔ کیوں کہ اللہ وحده لا شریک کے نزدیک ہر حال میں شرک نہ موم و میوب ہے۔

ایک باطل خیال

مردہ شخص کے بارے میں یہ دعویٰ ہے کہ اسے کسی چیز کی قدرت نہیں۔ غلط اور

باطل ہے۔ اگر یہ دعویٰ اس اعتقاد کی بنیاد پر ہے کہ مردہ مٹی بن جاتا ہے۔ تو یہ میں جھل ہے کیوں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم بلکہ اللہ رب العزت کے ارشاد سے حیات ارواح کا ثبوت و بقاء واضح ہے کہ جسم سے جدا ہو کر روح باقی رہتی ہے۔ اور خود رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ بدر کے موقع پر ارواح کو آواز دیتے ہوئے فرمایا تھا۔

یا عاصمہ بن ہشام و یا عتبہ بن ربیعہ و یا فلان بن فلان انا وجدنا  
ما و عدنا رہنا حقاً فهل وجدتم ما وعد رہ کم حقاً۔

اے عربوں بن ہشام! اے عتبہ بن ربیعہ! اے فلان بن فلان! ہم نے اپنے رب  
کے وعدہ کو سچا پایا۔ کیا تم نے بھی اپنے رب کے وعدہ کو سچا پایا؟  
کچھ لوگوں نے عرض کیا۔ یہ کیا؟

آپ نے ارشاد فرمایا۔ و مَا النَّفِقُ مَا يُنْفَقُ بَلَىٰ مَا اقْولُ مِنْهُمْ۔ تم لوگ میری  
باتیں ان مردوں سے زیادہ نہیں سن پاؤ گے۔

اسی طرح آپ نے اہل قبور کو نداؤتے ہوئے انہیں سلام فرمایا۔ السَّلَامُ  
عَلَيْكُمْ يَا أَهْلَ الدِّيَارِ۔

اسی طرح قبر میں روحوں کو ثواب بھی ملتا ہے۔ اور انہیں عذاب بھی دیا جاتا ہے۔  
روحیں گھروں میں بھی آتی جاتی ہیں۔

ان کے علاوہ دوسرے دلائل و براہین بھی حیات ارواح کی تائید کرتے ہیں۔ اور  
اسلام واللہ اسلام اسے بعد وفات بھی باقی مانتے ہیں۔ اسی طرح فلسفہ قدیمہ و جدیدہ کے  
نزدیک بھی حیات ارواح ثابت ہے۔

مکرین حیات ارواح سے یہاں ہمارا سرف ایک سوال ہے۔

قرآن حکیم فرماتا ہے کہ شہداء اپنے رب کے پاس نمددہ ہیں۔ یہ مکرین اس

قرآنی ارشاد کو مانتے ہیں یا نہیں؟

اگر نہیں مانتے تو پھر ایسے بدنصیبوں سے ہم کوئی بات نہیں کرنا چاہتے ہیں کیوں  
کہ وہ ان قرآنی آیات کی تکذیب کر رہے ہیں۔

وَلَا تَقُولُوا إِلَيْنَا مَنْ يُقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتٌ بَلْ أَحْيَاءٌ وَلِكُنْ  
لَّا تُشْعُرُونَ۔ (بقرہ-۱۵۲)

”اور جو اللہ کی راہ میں شہید کئے جائیں انہیں مردہ نہ کہو بلکہ وہ زندہ ہیں ہاں  
تمہیں شور نہیں۔“

وَلَا تَحْسِبُنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ  
يُرْزَقُونَ۔ (آل عمران-۱۲۹)

”اور جو اللہ کی راہ میں شہید کئے گئے انہیں مردہ نہ سمجھو وہ اپنے رب کے پاس  
زندہ ہیں۔ انہیں رزق دیا جاتا ہے۔“

اور اگر وہ حیاتہ شہداء کے قائل ہیں تو ان سے ہم کہیں گے کہ انہیاء و مسلمین کرام  
اور بہت سے صالحین دا برار جو شہید نہیں مثلاً اکابر صحابہ وغیرہ وہ بلاشبہ شہداء سے افضل ہیں۔  
اور جب حیاتہ شہداء ثابت ہے تو شہداء سے افضل نفوس قدیسہ کی حیاتہ یقیناً ثابت ہے۔ اور  
حیاتہ انہیاء کی تواحدیت صحیح میں تصریح بھی ہیں۔

دلائل قطعیہ سے جب حیاتہ ارواح ثابت ہے تو اب ثبوت حیات کے بعد اس  
کے خصائص کا اثبات ہی باقی رہ جاتا ہے۔ کیوں کہ مشہور قاعده ہے۔ ثبوت ملزوم موجب  
ثبوت لازم اور غیر لازم موجب غیر ملزوم ہے۔

ہر انسان جسم و روح کا رکب ہے۔ اور ہر آدمی ایک دوسرے سے استھانت کرتا  
ہے یا ملائکہ سے استھانت کرتا ہے۔ تو پھر ارواح صالحین کو وسیلہ ہا کر اللہ تبارک و تعالیٰ سے

استمد او استعانت کے لئے مانع عقلی کیا ہے؟

تصرفات ملائکہ کے لئے جس طرح کسی آلہ وغیرہ کی ضرورت نہیں پڑتی اسی طرح

تصرفات ارواح کا بھی معاملہ ہے۔ ہمارے دنیاوی قوانین تصرفات وہاں نہیں چلتے کیوں کہ وہ ایک دوسرا عالم ہے۔

وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ فَلِلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرٍ رَّبِّيْ. (اسراء ۸۵)

”اور تم سے روح کے بارے میں سوال کرتے ہیں۔ تم کہو روح میرے رب کے

حکم سے ایک چیز ہے۔“

بلاشبہ ارواح کو اتنی آزادی ہے کہ وہ زندوں کے برابر بلکہ ان سے زیادہ بخی کسی

لپکانے والے کی پکارن سکتے ہیں اور مدد چاہنے والے کی مدد کر سکتے ہیں۔

مذکورین حیات ارواح اگر یہ کہیں کہ ہم تو صرف محسوسات کو جانتے ہیں اور

مشاهدات ہی کو مانتے ہیں۔ تو یہ نچپر یوں کا وظیرہ ہے اہل ایمان کا نہیں۔

یہاں ہم علی <sup>ب</sup>سہیل المترزل تھوڑی دریکے لئے یہ بات مان لیں کہ جسم سے جدا ہو

کر روح کے اندر کوئی کام کرنے کی قدرت باقی نہیں رہ جاتی۔ تو برائے بحث ان کی یہ بات

تسلیم کر کے بھی ہم یہ کہیں گے کہ جن انبیاء و اولیاء سے مدد مانگی جاتی ہے ان کی مدد اس عالم

کے تصرف ارواح کی طرح نہیں ہوتی بلکہ وہ اپنے زائر یا استغاثہ کرنے والے کی مدد دعاء

کے ذریعہ کرتے ہیں۔ جیسے کوئی مرد صالح کسی دوسرے کے لئے دعا کرتا ہے۔ تو یہ ایسے ہی

ہے جیسے فاضل مفضول کے لئے دعا کرے۔ یا کم از کم ایسے ہے جیسے بھائی بھائی کے لئے

دعاء کرے۔

اس سے پہلے بتایا جا چکا ہے کہ یہ نفوس قدیسہ زندہ ہیں۔ احساس و شعور اور علم

رکھتے ہیں۔ بلکہ بدن سے جدا ہو کر ان ارواح کا علم و شعور زوال حجابات خاکی و عدم

منازعات شہوات بشری کے باعث کچھ اور زیادہ ہی ہو جاتا ہے۔ بلکہ کافی اضافہ اور ترقی ہو جاتی ہے۔

احادیث کریمہ میں وارد ہے کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم پر اعمال امت پیش کئے جاتے ہیں۔ جن میں آپ خیر پاتے ہیں تو اللہ کی حمد کرتے ہیں۔ اور اس کے علاوہ پر استغفار کرتے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ حقیقتہ مستغاثۃ باللہ تعالیٰ ہے۔ مدد اسی سے طلب کی جاتی ہے۔ البتہ سائل اپنی فریاد رسی اور امداد کے لئے نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو بارگاہ الہی میں وسیلہ ہناتا ہے۔ فاعل حقیقی اللہ ہی ہے۔ سائل مقررین و صالحین کو بارگاہ الہی میں محسن وسیلہ اور واسطہ ہناتا ہے۔ گویا سائل بارگاہ الہی میں عرض کرتا ہے کہ اے اللہ! میں فلاں کو محبوب رکھتا ہوں اور وہ تمیرا صاحب بندہ ہے۔ اس کے ذریعہ تو میرے اوپر رحم فرم۔ اور رب کائنات اپنے حبیب صلی اللہ علیہ وسلم و دیگر انبیاء و اولیاء و علماء کے صدقہ میں بے شمار انسانوں کو اپنے رحم و کرم سے نوازتا بھی ہے۔

مختصر یہ کہ بعض صحابہ و عشاق نبی صلی اللہ علیہ وسلم پر نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے صدقہ و طفیل میں بلکہ بہت سے بندوں پر بہت سے صالحین کے توسل سے اللہ تبارک و تعالیٰ کا انعام و اکرام ایک امر معروف ہے جس سے سبھی مسلمان واقف ہیں۔

زندہ مسلمان اپنے مرحومین کی نماز جنازہ پڑھتے ہیں۔ ان کے لئے دعائے مغفرت کرتے ہیں۔ ترقی درجات کی دعاء کرتے ہیں۔ اس طرح وہ یہ کہتے ہیں کہ اے اللہ! ہم ان کے لئے سفارش کرتے ہیں تو ہماری سفارش قبول فرم۔ یہ بھی بندوں کے ذریعہ بندوں کی امداد کا ایک شرعی طریقہ ہے۔

کیا غیر مقدور عبد کی طلب شرک ہے؟

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے توسل و طلب کرنے والے اہل ایمان کی تغییر کرنے والوں کا ایک باطل دعویٰ یہ بھی ہے کہ:

لوگ وفات یافتہ انبیاء و صالحین سے اسکی چیزیں طلب کرتے ہیں جن کی قدرت اللہ کے سوا کسی کو نہیں۔ اس لئے یہ طلب شرک ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ مسلمانوں کے اسلاف و اخلاف کے مسلک پر بدلنی اور کچھ فہمی کے سوا اس بات کی کوئی حیثیت نہیں ہے۔

انبیاء و صالحین کو مسلمان وسیلہ و سبب بناتے ہیں کہ اللہ تبارک و تعالیٰ سے جو مراد مانگی جا رہی ہے اسے پوری کرنے میں یہ سبب بن جائیں۔ ان کی دعاء و شفاعة اور توجہ کے سبب اللہ تعالیٰ مراد پوری فرمادے۔

اور یہ حدیث صحیح سے ثابت ہے کہ نابینا صاحبی نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر آپ کو وسیلہ بنایا اور اللہ سے طلب و استغاثہ میں آپ وسیلہ بنئے۔ باذن اللہ وہ مراد پوری بھی ہوئی۔ اور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس نابینا صاحبی سے نہیں فرمایا کہ تم نے مجھ سے یہ طلب و توسل کر کے شرک کیا ہے۔

اسی طرح دوسرے خوارق عادات کی طلب مثلاً اعلاء مرض سے بغیر دوا کے شفایاں، بغیر بادل کے پارش بر سانا، بصارت و اپس کر دینا، اگلیوں سے پانی کا فوارہ جاری کرنا، تھوڑے سے کھانا کو زیادہ بنا دینا۔ وغیرہ وغیرہ۔ یہ ساری چیزیں عادة انسانی قدرت سے باہر چیزیں لیکن رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے یہ چیزیں مانگی گئیں اور آپ کے توسل و توسط سے صحابہ کرام کو یہ چیزیں ملیں۔ کبھی آپ نے نہیں فرمایا۔ تم نے مجھ سے اسکی چیزیں طلب کی ہیں جن پر صرف اللہ قادر ہے۔ اس لئے تم شرک ہو گئے۔ تمہارے لئے تجدید اسلام

ضروری ہے۔

کیا یہ آج کے علمبرداران تو حید معاذ اللہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی زیادہ حقیقت توحید سے واقف ہیں؟ عالم تو درکنار کوئی جاہل مسلمان بھی کبھی کبھی ایسی بات نہیں سوچ سکتا۔

اللہ کے نبی حضرت سلیمان نے اپنے دربار میں موجود جن و انس کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا۔

بَأَيْمَنِ الْمَلَأِ إِنَّكُمْ يَأْتِيُنِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِيْنَ۔ (نمل۔ ۳۸)

اے دربار یو! تم میں کون اس کا تخت میرے پاس لاسکتا ہے اس سے پہلے کہ وہ مطیع ہو کر میرے حضور حاضر ہوں۔

حضرت سلیمان لکھ شام میں رہ کر ملک یمن کی ملکہ سبا کا تخت بطور خرق عادات اپنے دربار میں لانے کا مطالبہ فرمائے ہیں تاکہ یہ عمل ملکہ سبا کے لئے ایک نشانی بن جائے جو اپنے اوپر ایمان لانے کی دعوت دے رہی تھی۔

ایک بڑے طاقت ور جن نے حضرت سلیمان علیہ السلام سے کہا۔

أَنَا إِنِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ۔ (نمل۔ ۳۹)

”میں اس کا تخت آپ کے پاس حاضر کر دوں گا اس سے پہلے کہ آپ اپنا اجلاس برخاست کریں۔“

حضرت سلیمان علیہ السلام نے فرمایا میں اس سے بھی جلدی چاہتا ہوں۔ تو دربار میں موجود ایک صاحب علم کتاب انسان جو صدقیقین میں سے تھا، اس نے کہا۔

أَنَا إِنِيْكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يُرْتَدَ إِنِيْكَ طَرْنَكَ۔ (نمل۔ ۴۰)

”میں اس کا تخت پک جھکنے سے پہلے آپ کی خدمت میں حاضر کر دوں گا۔“

یعنی اگر آپ مجھے بھیجیں تو میں پاک جھپکتے ہی ملکہ سبا کا تخت آپ کے دربار میں حاضر کر دوں۔ اور جب حضرت سلیمان نے اس انسان کو حکم دیا تو اس نے پاک جھپکتے ہی اس تخت کو آپ کے سامنے لا کر حاضر کر دیا۔

اس طرح تخت کو ایک جگہ سے دوسری جگہ پہنچا دینا صرف اللہ کی قدرت ہے۔ اور عادۃ مقدور جن و انس سے باہر ہے۔ لیکن حضرت سلیمان علیہ السلام نے اپنے درباریوں سے اس کا مطالبہ کیا۔ اور ایک صدیق نے آپ کے حکم پر عمل بھی کیا۔ تو کیا اللہ کے نبی حضرت سلیمان نے اپنی اس طلب سے کوئی کفر کیا؟ اور ان کی طلب کو عملی شکل دے کر اللہ کے ایک ولی نے شرک کیا۔ حاشا وکلا۔

یہ نسبت فعل بطور مجاز عقلی ہے۔ اور جائز ہے بلکہ راجح ہے۔ اگر بھی کوئی پہلو ختنی رہ گیا ہے تو ہم اس کی مزید وضاحت کر دیتے ہیں کہ لوگ انبیاء و اولیاء سے بارگاہ اللہی میں وسیلہ بننے اور شفاعت کرنے کی طلب کرتے ہیں جس پر اللہ نے انہیں قادر ہنایا ہے۔

بالفرض کوئی شخص کہے۔ اے اللہ کے نبی! مجھے شفاد بیجئے اور میری مراد و ضرورت پوری کیجئے۔ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ اے اللہ کے نبی! میرے معاملہ کی بارگاہ اللہی میں شفاعت کیجئے اور میرے لئے دعا کیجئے کہ اللہ مجھے شفادے اور میری مراد پوری فرمائے۔ اگر اس نبی نے بارگاہ اللہی میں دعا و شفاعت کی تو اس دعا و شفاعت پر اللہ نے اس نبی کو قادر بھی ہنایا ہے۔

یہی ہمارا عقیدہ ہے۔ اور کلام میں مجاز عقلی تو خود قرآن میں ہے۔ مثلاً:

سُبْخَنَ اللَّذِي خَلَقَ الْأَرْوَاحَ كُلُّهَا مِمَّا تَبَثَّ الْأَرْضُ۔ (تہس۔ ۳۶۔)

”پا کی ہے اسے جس نے سب جوڑے بنائے ان چیزوں میں سے جنہیں زمین



مطلقہ منوع ہے۔ بلکہ اس کا صحیح مقصود یہ ہے کہ اساب کے ذریعہ ظہور پذیر ہونے والے امور خیر حقیقت اللہ کی جانب سے ہیں۔ مخلوقات کے ذریعہ جو عتیق حاصل ہوتی ہیں وہ بھی اللہ کی طرف سے ہیں اس لیے سوال واستعانت کرنے والا شخص اساب مخلوقات پر نہیں بلکہ اصلًا خالق اساب و رب مخلوقات پر بخوبی سر کھے اور اپنے آپ کو اسی کا محتاج سمجھے۔ سارا اعتقاد اللہ ہی پر رہے اور اساب میں الجھ کر مسبب الاصاب کو نہ بھولنے پائے۔ اشیاء کے ظاہری ارتباط و تعلقات سے جو مطلوبہ نتائج برآمد ہوتے ہیں۔ ان سے آگے بڑ کراس ذات قادر و قوم کی نظر رحمت کی طرف لوگائے رکھئے جس نے ان اشیاء اور ان کے نتائج کے درمیان ربط پیدا کیا ہے۔

اس مقصود و مفہوم کی طرف خود اسی حدیث میں آگے چل کر اس طرح اشارہ فرمایا گیا ہے۔

واعلم ان الامة لواجتمعت على ابن ينفعوک لم ينفعوک  
الابشنى قد کتبه اللہ لک۔ وان اجتمعت على ان یضروک بشنى لم  
یضروک الابشنى قد کتبه اللہ علیک۔

”اور جان لو کہ کبھی لوگ مل کر تمہیں فائدہ پہنچانا چاہیں تو اس کے علاوہ کوئی فائدہ نہیں پہنچا سکتے جسے اللہ نے تمہارے لئے مقدر کر رکھا ہے۔ اور اگر سب مل کر تمہیں نقصان پہنچانا چاہیں تو اس کے علاوہ کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے جسے اللہ نے تمہارے لئے مقدر کر رکھا ہے۔“

نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس حدیث میں خود اپنی مراد واضح کر دی ہے کہ لوگ نفع و ضرر پہنچا سکتے ہیں مگر صرف اسی حد تک جس حد تک اللہ نے بندے کے لئے نفع پہنچانا یا نقصان پہنچانا مقدر کر رکھا ہے۔

کتاب و سنت میں جب استعانت بغیر اللہ کا حکم موجود ہے تو پھر اس کا انکار کیسے کیا جاسکتا ہے؟

ارشاد باری تعالیٰ ہے۔ وَاسْتَعِنُوا بِالصَّنْوِ وَالصَّلْوَةِ۔ (بقرہ۔ ۱۵۳)

(ترجمہ) ”اور صبر اور نماز سے مدد چاہو۔“

دوسری جگہ ارشاد ہے۔ وَأَعِذُّوا لَهُمْ مَا اسْتَكْفَفْتُمْ مِنْ قُوَّةِ۔ (انفال۔ ۶۰)

(ترجمہ) ”اور ان کے لئے جتنی قوت ہو سکے تیار کر رکھو۔“

بندہ صاحب ذوالقرنین کی یہ استعانت قرآن میں موجود ہے۔ اعینونی بقوہ۔  
صلوٰۃ خوف کی مشروعیت کتاب و سنت سے ثابت ہے جس میں مخلوق سے مخلوق کی استعانت ہے۔

اسی طرح اہل ایمان کو اللہ نے حکم دیا ہے کہ وَلَمَّا خَذَلَهُمْ  
وَأَسْلَحَعَتَهُمْ۔ (النساء۔ ۱۰۲)

”اور چاہیے کہ اپنی پناہ اور اپنے ہتھیار لئے رہیں۔“

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اہل ایمان کو حکم دیا ہے کہ ایک دوسرے کی ضرورت پوری کریں۔ ننگ دستوں کی مدد کریں۔ مصیبت زدؤں کی فریاد سن کر ان کی اعانت کریں اور ان کاموں میں غفلت و سُتی نہ بر تئیں۔ اس طرح کی بہت سی احادیث وارد ہیں۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ مَنْ كَانَ فِي حَاجَةٍ إِلَيْهِ كَانَ اللَّهُ فِي حَاجَتِهِ۔ (بخاری و مسلم) جو شخص اپنے بھائی کی ضرورت پوری کرنے میں لگا رہے گا۔ اس کی ضرورت اللہ تعالیٰ پوری فرماتا رہے گا۔  
اور آپ نے ارشاد فرمایا۔ وَاللَّهُ فِي عَوْنَ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنَ



فائدہ پہنچاتے ہیں۔ وہ نعمتیں ان لوگوں کے اندر اس وقت تک رہتی ہیں جب تک وہ انہیں صرف کرتے رہتے ہیں۔ پھر جب وہ نعمتیں روک لیتے ہیں تو وہ دوسروں کے حوالہ کر دی جاتی ہیں۔

اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔ ”لَمْ يَمْشِيْ اَحَدٌ كَمْ مَعَ اَخِيهِ فِي قَضَاءِ حَاجَتِهِ وَ اَشَارَ بِاَصْبَعِهِ اَفْضَلُ مَنْ يَعْتَكِفُ فِي مَسْجِدِيْ هَذَا شَهْرِيْنَ“ رواه الحاكم وقال صحيح الامان.

اپنے بھائی کی ضرورت پوری کرنے کی راہ میں قدم بڑھانا میری اس مسجد میں دو ماہ کے اعتکاف سے افضل ہے۔ فی قضاۓ حاجتہ کہتے ہوئے آپ نے اپنی انگلی سے اشارہ فرمایا۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا وہ اسالت فاسال اللہ۔ اور جب سوال کرو اللہ ہی سے سوال کرو۔

اس حدیث سے یہ سمجھنا کہ غیر اللہ سے کسی طرح کا سوال یا متسل جائز نہیں یہ محسن ایک غلط ہی اور مخالف طریقہ ہے۔ اس لئے کہ انہیاء و صلحین کو بارگاہ اللہ میں وسیلہ ہنانے سے اللہ کی خیر و برکت نازل ہوتی ہے اور انہیں وسیلہ بنانے والے کا مقصد صرف یہ ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے وسیلے سے خیر و برکت عطا فرمائے یا شر و فساد کو دور کئے۔ تو متسل وہ سبب اختیار کرتا ہے جسے اللہ نے بندوں کی ضروریات کی تکمیل کا ذریعہ بنایا ہے۔ اور ان کے توسط سے اللہ مرادیں پوری فرماتا ہے۔ اس طرح سبب سے یا اصلًا کوئی سوال نہیں بلکہ خالق اسباب سے سوال ہے۔ کوئی محسن اگر یہ کہے کہ یا رسول اللہ امیں چاہتا ہوں کہ میری بصارت واپس آجائے یا بلاء مجھ سے دور ہو جائے۔ یا مجھے مرض سے شفاء مل جائے۔ تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ ان چیزوں کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت کے واسطے سے اللہ

ہی سے مانگ رہا ہے۔ اسی سے سوال کر رہا ہے۔ مثلاً کوئی شخص کہے۔ میرے لئے دعاء سمجھنے۔ یا میرے لئے شفاعت سمجھنے۔ تو ان دونوں باتوں میں کوئی فرق نہیں ہے۔ البتہ دوسرا جملہ پہلے جملہ کے مقابلہ میں سائل کی مراد زیادہ واضح کر رہا ہے۔ اسی طرح متول کا یہ کلام اور زیادہ واضح ہے۔ اے اللہ! تیرے نبی کے صدقہ میں تجوہ سے سوال کر رہا ہوں کہ فلاں آسانی پیدا فرمائیں گے لئے نفع بخشن ہو۔ یا جس سے میں شر در کروں۔ اب ان ساری صورتوں میں متول وسائل صرف اللہ سے اپنی حاجت کے بارے میں عرض و سوال کر رہا ہے۔

اس تفصیل سے واضح ہو گیا کہ اذا سالت فاسئل اللہ سے منع تو سل پر استدلال اور غیر اللہ سے سوال کی عدم صحت کا مطلب نکالنا غلط اور بے بنیاد ہے۔

خود اسی حدیث میں اس غلط استدلال کا جواب بھی ہے۔ راوی حدیث ابن عباس کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے سوال کا شوق دلاتے ہوئے فرمایا کہ کیا میں تمہیں ایسے کلمات سکھا دوں جن کے ذریعہ اللہ تمہیں نفع پہنچائے؟ سوال کے لئے تشویق و ترغیب کا اس سے بہتر اسلوب اور کیا ہو سکتا ہے؟

اس ترغیب سوال پر ابن عباس نے کہا۔ ہاں! مجھے سکھا دیں۔ اس سوال کے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے وہ حدیث ارشاد فرمائی جس کا ایک لکھڑا یہ ہے کہ اذا سالت فاسئل اللہ۔

مکرین سوال و توسل کے وہم و خیال کو بالفرض تھوڑی دیر کے لئے مان لیا جائے تو کوئی جاہل کسی عالم سے کسی طرح کا سوال نہیں کر سکتا۔ کسی ہلاکت و بر بادی کا ہنکار کوئی شخص کسی بچانے اور مدد کرنے والے سے سوال نہیں کر سکتا۔ کوئی قرض خواہ کسی قرضدار سے سوال نہیں کر سکتا۔ اور نہ کوئی قرض لینے والا کسی سے قرض کا سوال ہی کر سکتا ہے۔ قیامت

کے دن انبیاء سے شفاعت کا سوال نہیں کیا جا سکتا۔ اور نہ ہی حضرت عیسیٰ بن مریم کے لئے عمل صحیح ہو گا کہ وہ اہل محشر کو سوال شفاعت کے لئے سید المرسلین صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس بھجیں۔ یہ اور اس طرح کی بہت سی چیزوں کا سوال غلط اور ناجائز ہو جائے گا۔

اگر یہ مذکورین کہیں کہ سوال سے مراد وہ سوال ہے جو وفات یا فتنہ انبیاء و صالحین سے ان کی برزخی حالت میں کیا جاتا ہے اور اس حالت میں انہیں کسی چیز کی قدرت نہیں ہوتی۔ اس کا جواب تو دیا جا چکا ہے مگر مختصر اور بارہ چیزوں کیا جا رہا ہے۔

انبیاء و صالحین عالم برزخ میں زندہ ہیں اور انہیں دعاء و شفاعت کی قدرت حاصل ہے۔ اور ان کی برزخی زندگی جوان کے شان کے لائق ہے اس میں وہ دعاء و استغفار کے ذریعہ دوسروں کو فائدہ بھی پہنچاتے ہیں۔

ان باتوں کا مذکور کم از کم جاہل تو ہے ہی۔ کیوں کہ احادیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم سے ثابت ہے کہ وفات یا فتنہ اہل برزخ کو علم و سماعیت اور قدرت دعاء حاصل ہے۔ اور دیگر تصرفات بھی جتنا اور جو کچھ اللہ چاہے۔ جب عام اہل ایمان کا یہ حال ہے تو انبیاء و صالحین کا کیا عالم ہو گا؟

مشہور حدیث اسراء و معراج میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے انبیاء کرام کی امامت فرمائی اور انہوں نے آپ کے پیچھے نماز پڑھی۔ آپ کے سامنے بیان فرمایا۔ آسمانوں میں آپ کے لئے دعا کی گئی۔ حضرت موسیٰ کلیم اللہ کے مشورہ پر اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت پر ہی امت محمدیہ پر پچاس وقت کی بجائے پانچ وقت کی نماز فرض ہوئی۔

صراحت ووضاحت سے معلوم ہو گیا کہ اس حدیث کا وہ مطلب نہیں جو مذکورین سمجھتے ہیں۔ بلکہ اس کا مطلب اور مقصد یہ ہے کہ لوگ دوسروں سے بلا ضرورت محض حرص و

طبع میں مال حاصل کرنے سے دور رہیں۔ اللہ نے جو کچھ دے رکھا ہے وہ تھوڑا ہی کیوں نہ ہواں پر قناعت کریں۔ لوگوں کے سامنے بلا ضرورت دست سوال دراز نہ کریں۔ اللہ سے اس کا فضل و عطا چاہیں۔ گریہ وزاری کے ساتھ دعاء کریں۔ اللہ ان کی دعا قبول فرمائے گا۔ لیکن عام طور پر اس معاملہ میں لوگوں کا عمل بالکل برعکس ہے۔ عطا کی تلاش میں معطی کو اور رزق کی تلاش میں رازق سے غافل رہتے ہیں۔ اللہ یہ فحضب ان ترکت سؤالہ۔ وہ بنی آدم حین یسائیں یہ فحضب اللہ سے سوال کرنا چھوڑ دیا جائے تو وہ اظہار ناراضگی فرماتا ہے اور اولاً و آدم سے سوال کر دیا جائے تو اسے غصہ آ جاتا ہے۔

اس حدیث کا مطلب یہ ہوا کہ کسی کے ہاتھ میں مال دیکھ کر تمہارا دل اس پر آ جائے تو اس سے سوال نہ کرو بلکہ اللہ سے اس کے فضل و عطا کا سوال کرو اور اس بندہ کے سامنے ہاتھ نہ پھیلاؤ۔ اس طرح حدیث کے اندر قناعت کا وسیع ہے اور حرص و طمع سے دور رہنے کا سبق ہے۔

صحیح مفہوم حدیث یہی ہے۔ اب بارگاہ الہی میں انبیاء و اولیاء کا توسل یا ان سے شفاعت کا سوال ایک بالکل الگ چیز ہے اور ان کی شفاعت و توسل جو کامیابی و مرادی کا ایک مضبوط ذریعہ ہے۔ ان چیزوں کی ممانعت کا اس حدیث سے کوئی تعلق نہیں۔ لیکن مذکورین صرف نفایت کی سواری پر چڑھ کر ساؤں و اوہام کے میدان کا چکر لگاتے ہیں اور صحیح مفہوم کی راہ سے بھک جاتے ہیں۔

### حدیث "انہ لا یستغاث بی" کا صحیح مفہوم

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں ایک منافق شخص اہل ایمان کی ایذاء سانی میں لگا رہتا تھا۔ ابو بکر صدیق نے لوگوں سے کہا کہ ہم سب کو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہو کر اس منافق کے خلاف استغاثہ کرنا چاہیے۔ وہ جب نبی

اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس پہنچنے تو آپ نے ان سے ارشاد فرمایا۔

انہ لا یستغاث بھی و انہا یستغاث بالله۔ ”رواه الطبرانی فی معجمہ الکبیر۔“ مجھ سے استغاثہ نہ کیا جائے استغاثہ صرف اللہ سے کیا جائے۔

اس حدیث کو نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثہ کے مکرین بطور دلیل پیش کرتے ہیں۔ حالانکہ ان کا یہ استدلال بالکل باطل ہے۔ کیوں کہ اگر اس حدیث کا ظاہری معنی لیا جائے تو اس کا مطلب ہو گا کہ آپ سے استغاثہ بالکل منوع ہے اور یہ مطلب فعل صحابہ کے معارض ہے۔

صحابہ کرام تو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثہ کرتے تھے۔ آپ سے یہابی چاہتے تھے آپ سے طلب دعا کرتے تھے۔ اور آپ فرح و سرور کے ساتھ ان کی اس خواہش و طلب کی تکمیل فرمایا کرتے تھے۔

ایسی صورت میں دیگر عام احادیث کو سامنے رکھتے ہوئے اس حدیث کے ظاہری معنی کی مناسب تاویل کرنی ہو گی تا کہ سارے نصوص میں مطابقت اور موافقت ہو سکے۔

اس حدیث سے یہ مراد یعنی صحیح ہے کہ اصل اعتقاد میں حقیقت توحید کا اثبات مقصود ہے کہ مغیث صرف اللہ تعالیٰ ہے اور بندہ محض واسطہ بن سکتا ہے۔

یا اس سے یہ مراد ہے کہ بندہ سے وہی چیز مانگنی چاہیے جو اس کے مقدور میں ہے۔ غیر مقدور عبد کی طلب نہ کی جائے۔ مثلاً جنت کا حصول، جہنم سے نجات، ہدایت و سعادت۔

حدیث میں ایسی کوئی تخصیص نہیں کہ استغاثت و استغاثہ زندہ سے کیا جاسکتا ہے وفات یافتہ سے نہیں۔ اور ظاہری معنی کے مطابق غیر اللہ سے استغاثہ ہر وقت منوع ہے۔

زندہ وفات یافت کی کوئی تفریق نہیں۔ حالانکہ حدیث کا صحیح مفہوم نہیں۔

شیخ ابن تیمیہ نے اپنے فتاویٰ میں اسی طرح اشارہ کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

”کبھی کبھی اللہ اور اس کے رسول کے کلام میں ایسی عبارت ہوتی ہے جس کا معنی

صحیح ہوتا ہے لیکن بعض لوگ اس عبارت سے ایسا مفہوم سمجھ لیتے ہیں جو اللہ اور اس کے رسول کے مراء کے خلاف ہوتا ہے۔ جیسے طبرانی اپنی تجویز کبیر میں روایت کرتے ہیں کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ میں ایک منافق شخص اہل ایمان کی ایذاء رسانی میں لگا رہتا تھا۔ ابو بکر صدیق نے لوگوں سے کہا کہ ہمیں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں پہنچ کر اس منافق کے خلاف استغاثہ کرنا چاہیے۔ جب ان لوگوں نے آپ کے پاس پہنچ کر عرض حال کیا۔ تو آپ نے ارشاد فرمایا۔ ”انہ لا یستغاث بھی و انما یستغاث بالله۔“

تو اس میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مراء بھی ہے کہ ان سے وہ چیز نہ طلب کی جائے جس پر اللہ کے سوا کوئی قادر نہیں۔ ورنہ صحابہ کرام تو آپ سے طلب دعا کرتے تھے۔ آپ کے توسل سے بارش کی دعا کرتے تھے۔

صحیح بخاری میں حضرت ابن عمر سے روایت ہے۔

بسا اوقات شاعر کا شعر یاد کرتے ہوئے میں روزے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھا کرتا تھا۔ آپ دعا استقاء کرتے رہتے اور اس وقت منبر سے اترتے جب پرانے بہنے لگتے۔ شعر یہ ہے۔

و ایض یستسقی الْفَمَام بِوْجَهِ

لِمَالِ الْيَتَامَى عَصْمَة لِلارَامِل

آپ گورے رنگ والے خوبصورت ہیں۔ آپ کے روزے زیبائے دیلہ سے بارش کی دعا کی جاتی ہے۔ آپ تینوں کا شھکانہ اور بیواؤں کی پناہ گاہ ہیں۔

## استغاثہ و توسل کے بعض طریقوں پر اعتراض کا جواب

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف و توصیف اور درج و سلائیش میں بعض الفاظ اور طریقوں پر کچھ لوگ اعتراض کرتے ہیں اور آگے بڑھ کر اس کے کہنے والوں پر کفر کا فتوی لگادیتے ہیں۔

مثلاً کہا جاتا ہے۔ لیس لنا ملاذ سوی النبی صلی اللہ علیہ.....  
ولار جاء الہو..... وانا مستجير به..... ان جملوں میں نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کو بجا  
و مادی اور پناہ گاہ کہا گیا ہے۔ اسی طرح یہ شعر بھی ہے۔

و الیہ بیفرزع لی المصالب

و ان توقفت فممن امسأ

مشکلات و مصائب میں آپ کی پناہ لی جاتی ہے اور اگر آپ بھی توقف فرمائیں تو  
کس سے میں کوئی سوال کروں؟

کہنے والوں کا مقصد یہ ہے کہ آپ کے علاوہ کسی دوسری مخلوق کے یہاں ہمارا  
ٹھکانہ نہیں آپ کے سوا کسی دوسرے انسان سے کوئی امید نہیں۔ مصائب میں دوسرے  
لوگوں سے صرف نظر کرتے ہوئے آپ کی طرف نگاہ اٹھتی ہے۔ کیونکہ اللہ رب العزت کے  
دربار میں آپ کی عزت و حکریم ہے۔ اگر آپ نے توقف فرمایا تو پھر کس بندہ خدا سے اور  
کس امید پر کوئی سوال کیا جائے؟

دفع ایہام کے لئے اپنی وعاء و توسل میں اس طرح کے اخلاقی الفاظ و تعبیرات  
سے ہم اجتناب کرتے ہیں۔ لیکن یہاں بھتے ہیں کہ ان کے تالکین پر حکم کفر عائد کرنا کہ کوئی  
پسندیدہ بات ہے نہ اس میں کوئی حکمت ہے۔ کیونکہ وہ موحد ہیں۔ اللہ کی تو حیدا و محمد صلی  
اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی گواہی دیتے ہیں۔ نماز قائم کرتے ہیں۔ تمام ارکان امام کی

تهدیق کرتے ہیں۔ اللہ کے رب ہونے محسنی اللہ علیہ وسلم کے نبی ہونے اور اسلام کے سچے دین ہونے پر ایمان رکھتے ہیں۔ اس لئے حرمت اسلام اور ذمہ الہل دین کے وہ الہل اور مستحق ہیں۔

حضرت انس سے روایت ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا۔

من صلی صلوتنا و اسلم واستقبل قبلتنا و اکل ذبیحنا لذالک  
المسلم الذی لہ ذمہ اللہ و رسولہ فلا تخفروا اللہ فی ذمته۔ (رواہ البخاری)

”جو شخص اسلام قبول کر کے نماز پڑھئے استقبال قبلہ کرئے ہمارا ذبیحہ کھائے وہ ایسا مسلمان ہے جس کے لئے اللہ اور اس کے رسول کا ذمہ ہے۔ اس کے ذمہ کے پارے میں اللہ سے کئے ہوئے اپنے عہد کو نہ توڑو۔“

تینیں سے ہمارے اوپر لازم ہو جاتا ہے کہ مومن کے کلام میں جب کسی فعل کی نسبت غیر اللہ کی طرف پائیں تو اسے مجاز عقلی پر محول کریں اس کی عکیفیت کیمیں سے کوئی سمجھنا شاید ہی نہیں۔ کیونکہ مجاز عقلی کتاب و سنت میں مستعمل ہے۔ اس لیے کسی موحد کے کلام میں ایسی نسبت کا پایا جانا اس کے مجاز عقلی ہونے کے لئے کافی ہے۔

اعتقاد صحیح یہ ہے کہ اللہ خالق عباد بھی ہے اور خالق افعال بھی ہے۔ اور کسی زندہ و مردہ کی کوئی تاثیر نہیں۔ تاثیر صرف اللہ کی ہے۔ اسی اعتقاد کو تو حید کہتے ہیں۔ اور اس کے علاوہ جس کا اعتقاد ہے وہ شرک کر رہا ہے۔

کوئی مسلمان ایسا نہیں ہے جو کسی فعل یا ترک یا رزق یا زندہ کرنے یا موت دینے میں کسی شخص کو اللہ کا شریک دیکھیں سمجھتا ہو۔

جن الفاظ و تعبیرات کو کچھ لوگ موهوم شرک سمجھتے ہیں ان کے قائلین کا مقصد بارگاہ الہی میں توسل و شفاعت ہے۔ مقصود و معنیہا اللہ جارک و تعالیٰ کی ذات ہے۔

کوئی بھی مسلمان کسی نبی و ولی کے بارے میں یہ عقیدہ نہیں رکھتا اور جس سے طلب و سوال کر رہا ہے اسے نہیں سمجھتا کہ کسی فعل و ترک میں دور و نزدیک کسی بھی گوشے سے وہ بذات خود بے عطا نہیں چیز پر قادر ہے۔  
کسی مسلمان کی خطایا جہل یا ایمان یا اجتہاد کی وجہ سے اس پر حکم شرک عائد کرنے سے ہم اللہ کی پناہ چاہتے ہیں۔

اگر رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے براہ راست طلب مغفرت و جنت و شفا اور سوال میں لوگ تعبیر کی غلطی کریں تو اس سے ان کے عقیدہ توحید پر حرف نہیں آتا، کیونکہ وہ اس طلب شفاعت میں بارگاہ اللہ تک پہنچنے میں آپ کو سیلہ بنا رہے ہیں۔ اور گویا وہ یہ کہہ رہے ہیں کہ یا رسول اللہ! میں اللہ سے دعا کر رہا ہوں کہ وہ میری مغفرت فرمائے۔ میرے اوپر رحم فرمائے اور میں اپنی ضرورت کی محیل کے لئے اپنی پریشانی کے ازالہ کے لئے اور اپنی مراد تک پہنچنے کے لئے بارگاہ اللہ میں آپ کو سیلہ بنا رہا ہوں۔

گزشتہ صفحات میں ہم بتاچکے ہیں کہ صحابہ کرام رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم سے استغاثت کرتے تھے استغاثہ کرتے تھے طلب شفاعت کرتے تھے، تقدیر مرض و بلاء و قریض و محتاجی کے موقع پر آپ سے عرض احوال کیا کرتے تھے۔

ہر مسلمان اس حقیقت سے واقف ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یہ سب محسن اپنی ذات اور اپنی وقت سے بلا مشیت و رضاۓ اللہ کے نہیں کرتے۔ نہ اپنے اختیارات و تصرفات میں مستقل بالذات ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے اذن و امر اور اس کی قدرت سے یہ سب کرتے ہیں۔ آپ عبد مامور ہیں اور اللہ کے نزدیک آپ کو مقام اور جاہ و عزت حاصل ہے۔ جس سے آپ پر ایمان لانے والے آپ کی رسالت کی تصدیق کرنے والے اور آپ کی فضیلت و کرامت کا اعتقاد رکھنے والے فیض پاتے رہتے ہیں۔ اور ہمارا عقیدہ اس

کے ساتھ یہ بھی ہے کہ اختیار و تصرف میں جو شخص آپ کو مستقل بالذات سمجھے وہ ارتکاب شرک کر رہا ہے۔

ای لئے ہم دیکھتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم موقہ بہ موقہ جبکہ بھی فرمایا کرتے تھے۔ جب بطریق وحی یا حالات کے تیور سے آپ پر یہ واضح ہو جاتا ہے کہ سائل یا سامع کے اعتقاد میں کچھ لکھن و فتوہ ہے تو فوراً اصلاح و ہدایت فرماتے۔ کبھی آپ فرماتے کہ میں سید اولاد آدم ہوں۔ اور کبھی یہ فرماتے کہ سید تواللہ ہی ہے۔

کبھی لوگ آپ سے استغاثہ کرتے اور آپ انہیں تعلیم دیتے کہ مجھے دیلہ بنا یا جائے۔ اور کبھی یہ فرماتے کہ استغاثہ صرف اللہ سے کیا جائے مجھ سے استغاثہ نہ کیا جائے۔ کبھی لوگ آپ سے سوال و استغاثہ کرتے تو آپ ان کی طلب پوری فرماتے۔ بلکہ کبھی کبھی دو چیزوں میں سے کوئی ایک چیز اختیار کرنے کی آزادی عطا فرماتے کہ صبر کرو جہیں جنت ملے گی یا ابھی تمہاری پریشانی دور کر دی جائے۔ جیسے ناپنا سحابی اور حضرت قیاد، جن کی آنکھ چلی گئی تھی انہیں اختیار دیا تھا۔ اور کبھی یہ فرماتے کہ جب سوال کرو تو اللہ ہی سے کرو اور استغاثت بھی اللہ ہی سے کرو۔

کبھی آپ فرماتے کہ جو شخص کسی مومن کی پریشانی دور کرے۔ انہیں۔ اور کبھی یہ فرماتے کہ بھلائی تو اللہ ہی دیتا ہے۔

ان حقائق سے واضح ہو گیا کہ ہم اہل سنت کا عقیدہ محمد اللہ نہایت صاف سحراء ہے کہ بندہ خود سے کچھ نہیں کر سکتا، خواہ وہ کتنا ہی بڑے رتبہ اور درجہ والا ہو۔

فضل الحلق صلی اللہ علیہ وسلم بھی اللہ سمجھہ و تعالیٰ کی توفیق و تائید ہی سے عطا و منع نفع و ضرر اور اہم دواعا نت فرماتے ہیں۔ آپ سے جب استغاثہ یا استغاثت یا طلب کی

صادق کے دونوں بھائیوں کو بخشش اور ان کی بہن ام کلشوم مرحومہ کی روح کے لیے پڑھیں اور ستر ہزار بار کا ثواب ایک کی روح کو بخشش اور ستر ہزار پھر پڑھ کر دوسرے کی روح کو بخشش۔ کیونکہ دوستوں ہی سے دعا اور فاتحہ کا سوال ہے۔

یعنی ملفوظات حضرت سید جلال الدین محمد جہانیاں رضی اللہ تعالیٰ عنہ حج ۱۴

ص ۱۶۷ میں ہے۔ ذکر اموات یعنی مردوں کا لکلافر مایاً حدیث صحاح ہے:

من قال لا اله الا الله مائة الف مرة وجعل الثواب للميت غفران الله

لذلك للميت والكان موجاً للعقربة.

یعنی جو شخص لا اله الا الله ایک لا کہ بار کہے اور اس کا ثواب مردے کو بخشنے تو اللہ تعالیٰ اس مردے کو بخش دے اگر وہ عقوبت کا سخت ہو۔

اسی میں ہے ”فرمایا کہ میت والوں پر واجب ہے کہ ایک لا کہ بار یہ کلمہ ضرور پڑھیں اور اس طرف رسم ہے کہ جو کوئی مرتاح ہے اس کے داسٹے کہتے ہیں۔“

اسی میں ص ۱۶۸ پر ہے ”بعد اس کے فرمایا“ کہ دعا گونے داسٹے برادر م حاجی دین محمد کے ایک لا کہ بار لا اله الا الله کہا، سیرا ایک یار ہے اور چھ سے برا بر آتا ہے، بھسے تعلق و بیعت رکھتا ہے اور اور ادشیخ کبیر زکاہ میں رکھتا ہے۔ اس نے دعا گوئے کہا کہ میں نے محمد حاجی کی قبر کو دیکھا کہ اس کو روشن و فراخ کرو یا۔“

اسی کے جلد ۲ ص ۲۳ پر ایک عمل حدیث صحاح کا ہے:

قوله عليه الصلاة والسلام من قال لا اله الا الله مائة الف مرة

وجعل الثواب للميت غفرانه وان كان موجاً للعقوبة.

”یعنی جو کوئی لا اله الا الله کو سو ہزار یعنی ایک لا کہ بار کہے اور اس کا ثواب میت کو بخشنے تو وہ میت بخشی جائے اگر چہ لا حق عقوبت ہی کیوں نہ ہو۔“

فرمایا کہ مدینہ منورہ میں سو سچع ہزار ہزار وانہ کی بنا کر صندوق میں رکھی ہیں اس آدمیوں کو دیتے ہیں وہ لوگ کلمہ طیبہ پڑھتے ہیں اور میت کا ثواب بخش دیتے ہیں ذرا دریں میں

تمام ہو جاتا ہے دعا کو نے بھی ہزار دانے کی تسبیح جمع کی ہے اس جگہ جو میں بعض زیارتوں میں کیا تو اسی پر عمل کیا، مغرب ہے انشاء اللہ تعالیٰ اس جگہ بھی معمول ہو جائے گا۔  
بانی مدرسہ دینہ جناب مولوی محمد قاسم صاحب سے کون واقف نہیں۔ اپنی مشہور کتاب تحدیر الناس، ص ۳۸ میں لکھتے ہیں:

”حضرت جنید کے کسی مرید کا رنگ یا کا یک متغیر ہو گیا، آپ نے سبب پوچھا؟ تو بروئے مکاشفہ اس نے یہ کہا کہ اپنی ماں کو دوزخ میں دیکھتا ہوں۔ حضرت جنید نے ایک لاکھ یا سو لاکھ ہزار بار کبھی کلمہ پڑھا تھا، یوں سمجھ کر کہ بعض رواتوں میں اس قدر کلمہ کے ثواب پر وعدہ مغفرت ہے، اپنے ہی ہی میں اس مرید کی ماں کو بخش دیا اور اس کو اطلاع نہ کی، مگر بخشنے ہی کیا دیکھتے ہیں کہ وہ جوان ہشاش بشاش ہے، آپ نے پھر سبب پوچھا؟ اس نے عرض کیا کہ اب اپنی والدہ کی محنت تو میں دیکھتا ہوں، سو آپ نے اس پر یہ فرمایا کہ اس جواب کے مکاشفہ کی محنت تو مجھ کو حدیث معلوم ہوئی اور حدیث کی تھی اس کے مکاشفہ سے ہو گئی۔

نقیر غفرلہ المولی القدر کہتا ہے کہ یہ حدیث اور علماء کی تحریر مسلمانوں کے اس عمل خر کی اصل ہے کہ میت کے لیے تیرے یا چوتھے دن جمع ہو کر قرآن شریف کے علاوہ لا الہ الا اللہ ستر ہزار یا ایک لاکھ بار پڑھتے اور میت کو اس کا ثواب بخشنے ہیں تاکہ مکن قیل لہ کے تحت اس کی مغفرت ہو اور از انجا کہ ستر ہزار مرتبہ پڑھنے کے لیے بہت سی تسبیحوں کی ضرورت ہو گی جس کا ہر جگہ ملنا سخت دشوار ہے۔ اس لیے آسانی کے خیال سے چنان کاشمار دانہ بناتے ہیں جو بعد کو یا تو پڑھنے والوں میں تقسیم کر دیتے ہیں یا افقراء پر تقدیق کر دیتے ہیں کہ ساتھ ساتھ صدقہ کا ثواب بھی میت کو ثواب پہنچے۔

عقیدہ رکھنا کسی طرح نہ کفر ہے نہ شرک ہے۔

ہم پھر اپنی یہ بات دہرا دیتے ہیں کہ کسی وفات یافہ کے بارے میں زندوں سے زیادہ کوئی عقیدہ رکھنا ناقابل فہم ہے کہ زندوں کیلئے جو افعال ثابت ہیں وہ تبلور سبیت کے ہیں اور وفات یافہ کے افعال میں تائیہ ذاتی و ایجاد حقیقی کا عقیدہ کوئی رکھنے لگے۔ یہ بات بالکل ناقابل فہم ہے۔

مکرین و مانعین کے عقیدہ کے مطابق بطور تزلیل زیادہ سے زیادہ بھی تو کہا جا سکتا ہے کہ میت سے استغاثہ کرنے والے کی مثال ایسی ہے جیسے کسی معدود راپاچ سے کوئی شخص مدد مانگنے لگے اور اسے یہ معلوم نہ ہو کہ جس سے وہ مدد مانگ رہا ہے وہ معدود راپاچ ہے۔ مگر اسے شرک کیسے کہا جاسکتا ہے؟

سبیت وفات یافہ کے مقدور میں ہے۔ اور اس کے امکان میں یہ بھی ہے کہ ہمارے لئے دعاء کر کے زندوں کی طرح اس کا اکتاب کرے۔ کیوں کہ روحیں اپنے اعزہ واقارب کے لئے دعا کرتی ہیں۔

حدیث شریف میں ہے۔ جب زندوں کی ایسی باتیں مرحومین تک پہنچتی ہیں جو ناپسندیدہ ہوتی ہیں تو وہ دعاء کرتے ہیں۔ اے اللہ! ان پر نظر رحمت فرم ا کر انہیں اس سے روک دے۔ یا۔ انہیں موت نہ دے جب تک کہ انہیں ہدایت نہ دے دے۔

روحیں زندوں کی طرح بذریعہ دعا ہماری مدد کر سکتی ہیں۔ اور فرشتوں کی طرح دوسروں کی رہنمائی کر سکتی ہیں۔ بہت سے لوگوں نے خواب میں روحوں کے ذریعہ فوائد و منافع حاصل کئے ہیں۔

# توسل

محن الہست، عالم باعمل

حضرت مولانا عبد الحکیم شرف قادری دامت برکاتہم العالیہ

شیخ الحدیث جامعہ نظامیہ رضویہ لاہور



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## توسل

لغت میں کسی شے کو مقصود کے حاصل کرنے کا ذریعہ بنا تو سل کہلاتا ہے۔ شرعی طور پر اسکی چیز کو ذرا کی قبولیت کا ذریعہ بنا تو سل ہے جو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں قدر و منزالت رکھتی ہے، بارگاہ الہی میں اعمال صالحہ اور ذات صالحہ دونوں ہی مقبول اور محبوب ہیں لہذا دونوں کو وسیلہ بنایا جاسکتا ہے۔

ضیاء مدینہ حضرت مولانا ضیاء الدین احمد مدینی خلیفہ امام احمد رضا بریلوی قدس سرہما سے ایک شخص نے پوچھا "توسل کے جواز پر کیا دلیل ہے؟" انہوں نے فرمایا: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے:

"يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَابْتَغُوا إِلَيْهِ الْوِسِيلَةَ" ۚ

"اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈر اور اس کی طرف وسیلہ ٹلاش کرو" اس شخص نے کہا کہ "اس آیت میں تو وسیلہ سے مراد اعمال صالحہ ہیں" حضرت نے فرمایا: ہمارے اعمال مقبول ہیں یا مردود؟ اس نے کہا: "مجھے کیا معلوم؟" حضرت نے فرمایا: "حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وسالم بارگاہ خداوندی میں مقبول ہیں یا نہیں؟" اس نے کہا "یقیناً مقبول ہیں" آپ نے فرمایا: "جب اعمال صالحہ کو وسیلہ بنایا جاسکتا ہے، جن کی قبولیت ممکن ہے تو حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسالم کو وسیلہ کیوں نہیں بنایا جاسکتا جو یقیناً مقبول ہیں؟"

## اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں مقبول اعمال اور ذراوات کو وسیلہ بنانا

ترمذی شریف میں ہے حضور اکرم ﷺ نے فرمایا:

”أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَمَانَتَنِي وَمَا كَانَ اللَّهُ لِي عَذَابَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ

اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ“ ۱

اللہ تعالیٰ نے مجھ پر دو تحفظ نازل فرمائے ہیں:

۱۔ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِي عَذَابَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ (اللہ تعالیٰ ان کو عذاب نہیں دے گا جب تک اے حبیب! آپ ان میں موجود ہیں)

۲۔ وَمَا كَانَ اللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ (اللہ تعالیٰ ان کو عذاب دینے والا نہیں جب تک وہ استغفار کرتے ہیں۔)

اس آیت کے پہلے حصے میں عذاب سے محفوظ رہنے کا وسیلہ ہی اکرم ﷺ کی ذات کو اور دوسرے حصے میں عمل استغفار کو فردا دیا گیا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں رسول ﷺ نے فرمایا:

”رَبِّ أَشَعَّتْ مَذْفُوعَةً بِالْأَبْوَابِ لَوْا قَسْمَمْ عَلَى اللَّهِ لَا يَرَأُهُ“ (رواہ

مُسْلِمٌ) ۲

بہت پر اگنڈہ بالوں والے جنہیں دروازوں سے واپس کر دیا جاتا ہے اگر قسم دے کر اللہ تعالیٰ سے درخواست کریں تو اللہ تعالیٰ ان کی قسم کو پورا فرمادے گا!

(مسلم شریف)

حضرت مصعب ابن سعد فرماتے ہیں رسول ﷺ نے فرمایا:

۱۔ محمد بن عیینی ترمذی امام: ترمذی شریف، ابواب الحشر، ص ۲۳۹

۲۔ شیخ ولی الدین ابو عبد اللہ محمد بن عبد اللہ مکلہ شریف (ائج ایم سعید کہنی کرچی) ص ۲۳۶

”هُلْ تُنْصَرُونَ وَ تُرَزَّقُونَ إِلَّا بِضُعْفَائِكُمْ“ ۱ (رواہ البخاری)  
 تمہیں رزق اور فتح و نصرت صرف تمہارے ضعیف افراد کی بنا پر دی جاتی ہے۔  
 حضرت علی مرتضیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سن:

”ابدال شام میں ہوں گے وہ چالیس مرد ہوں گے جب ان میں سے ایک فوت ہو جائے گا تو اللہ تعالیٰ اس کی جگہ دوسرا مقرر فرمادے گا۔“  
 ۲ یُسْقِي بِهِمُ الْفَيْثَ وَ يُنْتَصِرُ بِهِمُ عَلَى الْأَعْدَاءِ وَ يُنْصَرَ عَنْ أَهْلِ الشَّامِ بِهِمُ الْعَذَابِ“

”ان کی برکت سے بارش دی جائے گی ان کے ویلے سے دشمنوں پر مدد حاصل کی جائے گی اور ان کی بدولت اہل شام سے عذاب دفع کیا جائے گا۔“ ۳  
 حضرت ابوالدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں حضور سید عالم رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”إِنَّمَا تُرَزَّقُونَ إِلَّا بِضُعْفَائِكُمْ فَإِنَّمَا تُرَزَّقُونَ أَوْ تُنْصَرُونَ بِضُعْفَائِكُمْ“  
 (رواہ ابو داؤد) ۴

”تم اپنے ضعیفوں میں میری رضا طلب کرو کیونکہ تمہیں ضعیفوں کی بدولت ہی رزق دیا جاتا ہے یا فرمایا کہ تمہیں امداد دی جاتی ہے۔“

ایک تو وہ ضعیف ہیں جو ناداری کا شکار ہیں دوسرا وہ جو عبادت و ریاست کی

۱ شیخ ولی الدین ابو عبد اللہ محمد بن عبد اللہ بن مکحلا شریف (ابن ام سعید کہنی کراچی) ص ۳۳۶

۲ شیخ ولی الدین ابو عبد اللہ بن عبد اللہ بن مکحلا شریف (ابن فضل المفتراء) ص ۳۳۷ و عدو

کثرت کی وجہ سے لا غر و نزار ہیں، دوسری قسم کے لوگ (اولیاء کرام) وسیلہ نصرت و رحمت  
بننے کے زیادہ مستحق ہیں۔

حضرت امیرہ بن خالد رضی اللہ تعالیٰ عنہ نبی اکرم ﷺ سے راوی ہیں:

”إِنَّمَا كَانَ يَسْتَفْتِحُ بِصَعَالِيْكَ الْمُهَاجِرِيْنَ“ (رَوَاهُ فِي شَرْحِ

السُّنْنَةِ)

”نبی اکرم ﷺ فقراء مہاجرین کے دیلے سے فتح و نصرت کی دعائیں گا کرتے تھے۔“

حضرت ملاعلیٰ قاری اس حدیث کے تحت فرماتے ہیں:

”ابن الملک فرماتے ہیں کہ حضور نبی اکرم ﷺ اس طرح دعائیں گا کرتے تھے: اے

اللہ اپنے فقیر اور مہاجر بندوں کے طفیل ہمیں دشمنوں کے خلاف مدد و عطا فرم۔“<sup>۱</sup>

حضور نبی اکرم ﷺ کی محبوب ترین ہستی ہیں، فقراء مہاجرین کا وسیلہ

پیش کرنے کا باعث ہرگز نہیں کہ آپ دیلے کے محتاج ہیں بلکہ شکستہ خاطر اور تم رسیدہ

صحابہ مہاجرین کی عزت افزائی ہے اور امت مسلمہ کو یہ بتانا ہے کہ بارگاہِ الہی میں دعا کرتے

وقت میرے غلاموں کا وسیلہ بھی پیش کر سکتے ہو، سبحان اللہ! جس ذاتِ اقدس کے غلاموں

سے توسل کیا جاسکتا ہے خود اس ذات کرم سے توسل کیوں جائز نہ ہوگا؟ اس گفتگو سے یہ

حقیقت واضح ہو گئی کہ بارگاہِ الہی میں صرف اعمال صالحہ کا وسیلہ پیش کرنا جائز نہیں ہے بلکہ

مقبول بارگاہِ صالحین کا وسیلہ پیش کرنا بھی جائز ہے۔

سید عالم محبوب رب العالمین ﷺ سے توسل

حضور نبی اکرم ﷺ سے توسل آپ کی ولادت با سعادت سے پہلے، ولادت

۱۔ شیخ ذی الدین ابو عبد اللہ بن عبد اللہ بن مکحولا شریف (باب فضل المقراء) ص ۲۲۷

۲۔ علی بن سلطان محمد القاری: مرقة المفاتیح (مکتبہ امدادیہ مکان) ۱۳/۱۰۰

سنديج ہے۔<sup>۱</sup>

اہل کتاب حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کی تشریف آوری سے پہلے آپ کے دیلے سے فتح وظفر کی دعا میں مانگا کرتے تھے اور اپنی مراد میں پاتے تھے۔

ابن قیم لکھتے ہیں (۱۵۸۱م):

”حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے مردی ہے: کہ خیر کے یہودی قبیلہ غطفان کے ساتھ حالت جنگ میں رہتے تھے ایک مقابلے میں یہودی شکست کھا گئے تو انہوں نے یہ دعا مانگی: ”اے اللہ! ہم تھے سے نبی امی محمد مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کے طفیل ذ علمائے ہیں جنہیں تو نے آخری زمانے میں ہمارے پاس بیجھنے کا وعدہ کیا تھا، تو غطفان کے خلاف ہماری مدد فرمائو، وہ ہمیشہ مقابلے کے وقت یہ دعا مانگتے تھے، چنانچہ انہوں نے غطفان کو شکست دے دی، جب نبی اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام مسیوٹ ہوئے تو انہوں نے آپ کا انکار کر دیا، اللہ تعالیٰ نے یہ آیت نازل فرمائی: ”وَكَانُوا مِنْ قَبْلٍ يَسْتَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا“ یہودی اس سے پہلے کافروں کے خلاف فتح کی دعا میں مانگا کرتے تھے، یعنی اے محمد! صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام آپ کے دیلے سے۔<sup>۲</sup>

### حیات ظاہرہ میں توسل

امام طبرانی مجعم بکیر اور مجعم اوسط میں حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے راوی ہیں: کہ حضرت علی مرتضیٰ کی والدہ ماجدہ حضرت قاطرہ بنت اسد رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے وصال پر حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے حضرت اسامة بن زید، حضرت ابوالیوب انصاری رضی

۱) حاکم نیشاپوری: الحستدر کتاب التاریخ (دار المکتبہ، دہلی) ۱۵/۲

۲) محمد بن ابوالکمر بن قیم الجوزیہ: ہدایۃ الہمارۃ فی احتجاجۃ الیہود والنصاری (المجامع الفرید) ص ۲۹۳

مبارکہ کے بعد حیات طیبہ ظاہرہ میں وصال کے بعد عالم بزرخ کی مدت میں اور میدان قیامت میں جائز اور واقع ہے ۱

ابن قیم کہتے ہیں:

”دنیا و آخرت میں سعادت و فلاح رسولان گرامی کے ہاتھوں ہی مل سکتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی رضا بھی ان ہی کی بدولت میسر آ سکتی ہے۔“ ۲

### ولادت با سعادت سے پہلے تو سل

حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

جب حضرت آدم علیہ السلام سے لغزش سرزد ہوئی تو انہوں نے دعا مانگی: یا رب اس نئک بحقِ مُحَمَّدٍ لَّمَّا غَفَرْتَ لِيْ اے میرے رب میں تجھ سے مصطفیٰ ﷺ کے ویلے سے دعا مانگتا ہوں کہ میری مغفرت فرمائے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: یا آدم! وَ كَيْفَ عَرَفْتَ مُحَمَّدًا وَ لَمْ أَخْلُقْهُ اے آدم! تم نے محمد ﷺ کو کیسے پیچانا؟ حالانکہ میں نے انہیں ابھی (وجود عصری کے ساتھ) پیدا بھی نہیں کیا، عرض کیا اے میرے رب!

جب تو نے میرا جسم اپنے دست قدرت سے بنا�ا اور میرے اندر روح خاص پھونکی تو میں نے سر اٹھایا، کیا دیکھتا ہوں کہ عرش کے پایوں پر۔ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ لکھا ہوا ہے پس میں نے جان لیا کہ تو نے اپنے نام کے ساتھ اسی کا نام لکھا ہوا ہے جو تجھے تمام خلوق سے زیادہ محبوب ہے، اللہ تعالیٰ نے فرمایا: اے آدم! تم نے تجھے تمام خلوق سے زیادہ محبوب ہیں، تم مجھ سے ان کے ویلے سے دعا مانگو، میں نے تمہاری مغفرت فرمادی، اگر جو مصطفیٰ ﷺ نہ ہوتے تو میں تمہیں پیدا نہ فرماتا، اس حدیث کی

۱. الشیخ حسن العودی الحنفی: مشارق الانوار فی فوز الالاعتبار (المطبعة الشرفی، مصر) ص ۹

۲. ابن القیم الجوزی: زاد العادا/ ۲۸

اللہ تعالیٰ عنہا اور ایک سیاہ قام غلام کو قبر کھو دنے کا حکم دیا جب لحد تک پہنچے تو حضور انواع للہ تعالیٰ  
نے بخش نصیح لند کھو دی اور اپنے ہاتھوں سے مٹی نکالی بہب فارغ ہوئے تو اس قبر میں لیٹ  
گئے پھر یہ دعا مانگی:

”اللہ تعالیٰ زندگی اور موت دیتا ہے وہ زندہ ہے اس کے لیے موت نہیں میری  
ماں قاطرہ بنت اسد کو بخش دے اپنے نبی اور مجھ سے پہلے نبیوں کے طفیل اس کی قبر کو دیکھ  
فرما، پیش کو توبہ سے بڑا حرم والا ہے“

اس حدیث سے نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسیلہ ویضیح کی حیات میں اور دیگر انبیاء کے وصال کے بعد  
بارگاہ الہی میں وسیلہ پیش کرنا ثابت ہوتا ہے۔

علامہ نور الدین سہودی (م ۹۱۱ھ) فرماتے ہیں:

”نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسیلہ ویضیح سے تو سل کبھی اس طرح ہوتا ہے کہ ایک چیز آپ سے طلب کی  
جاتی ہے، مطلب یہ ہوتا ہے کہ آپ بارگاہ الہی میں دعا اور شفاعت کے ذریعے سبب بنتے پر  
 قادر ہیں، اس کام آپ یہ ہو گا کہ آپ سے دعا کی درخواست ہے، اگرچہ الفاظ مختلف ہیں اسی  
قسم سے صحابی (حضرت ربیعہ) کی درخواست ہے: ”اَسْأَلُكُ مُرَافَقَتَكَ فِي الْجَنَّةِ“  
(الحدیث)

”میں آپ سے جنت میں آپ کی رفاقت کی درخواست کرتا ہوں، اس کا مقصد  
بھی ہے کہ آپ اس مقصد کے لیے سبب اور سفارش پیشیں۔“  
حضرت سواد بن قارب رضی اللہ تعالیٰ عنہ عرض کرتے ہیں:

۱۔ نور الدین علی بن احمد سہودی: وفا الوفا (دار احیاء ارث الرسولی بیروت) ۸۹۹/۳

۲۔ ایضاً: ۱۳۷۲/ ۵/۳ " " "

وَإِنَّكَ أَذْنَى الْمُرْسَلِينَ وَبِنَّ  
إِلَى اللَّهِ يَا أَبْنَ الْأَكْرَمِينَ الْأَطَابِ  
وَكُنْ لِّي شَفِيعًا يَوْمَ لَا ذُرْ شَفَاعَةٍ  
بِمُفْنِ فَيَلْعَنْ سَوَادُ بْنَ قَارِبٍ  
”طیب وکرم حضرات کے فرزند! آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں تمام رسولوں سے

زیادہ قریب و سپلہ ہیں۔

آپ اس دن میرے شفیع ہوں گے جس دن کوئی شفاعت کرنے والا سواد بن قارب کو کچھ بھی بے نیاز نہیں کر سکے گا! حضور اکرم ﷺ طائف سے واپسی پر ہزار نہ تشریف فرمادی ہوئے، اس وقت قبلہ ہوازن کے بچوں اور عورتوں میں سے چھ ہزار قیدی آپ کے ہمراہ تھے اُنہوں اور بکریوں کا تو کوئی شمار علی نہ تھا، ہوازن کا ایک وفد مشرف بے اسلام ہو کر حاضر بارگاہ ہوا، انہوں نے درخواست کی کہ ہم پر احسان فرمائیں، آپ نے فرمایا: قیدیوں اور اموال میں سے ایک چیز پسند کر لو انہوں نے عرض کیا: ہمیں قیدی محجوب ہیں، آپ نے فرمایا: جو قیدی میرے ہیں یا بن عبد المطلب کے ہیں وہ تمہارے ہیں، باقی جو قسم ہو چکے ہیں، ان کے لیے یہ طریقہ اختیار کرو:

إِذْلِمَاءُ أَنَا صَلَّيْتُ الظَّهَرَ بِالنَّاسِ فَهُوَمُوا فَقُولُوا إِنَّا نَسْتَفْعُ بِرَسُولِ  
اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ) إِلَى الْمُسْلِمِينَ وَبِالْمُسْلِمِينَ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)  
فِي أَبَانَا وَنِسَانَا فَسَا عَطَيْتُكُمْ عِنْدَ ذَلِكَ وَاسَانُ لَكُمْ” ۝

۱۔ عبد اللہ بن محمد بن عبد الوہاب نجاشی: مختصر رہۃ الرسول (لاہور) ص ۱۹

۲۔ عبد الملک بن ہشام (م ۲۱۳ھ): اسریۃ النبویہ (مع الرؤوف الانف) مکتبہ فاروقیہ لمان (۲۰۶۲)

”جب میں لوگوں کے ساتھ ظہر کی نماز پڑھ لوں تو تم کہڑے ہو کر کہنا: ہم رسول اللہ سے درخواست کرتے ہیں کہ مسلمانوں سے ہماری شفاقت (سفارش) فرمائیں اور مسلمان ہماری شفاقت رسول اللہ سے کریں ہمارے بیٹوں اور عورتوں کے حق میں تو میں تمہیں اس وقت عطا کر دوں گا اور تمہاری سفارش کروں گا۔“

چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا، اکثر صحابہ نے عرض کیا جو کچھ ہمارے پاس ہے وہ حضور کا ہے، باقی صحابہ سے آپ نے وعدہ فرمایا کہ ہر قیدی کے بد لے پہلے مال نفیمت سے چھ اونٹیاں دی جائیں گی، اس طرح ہوزن کو تمام قیدی واپس مل گئے۔

اسی موقع پر حضرت زہیر بن ضرد رضی اللہ تعالیٰ عنہ (صحابی) نے عرض کیا:

أَتَنْهَنُ عَلَيْنَا رَسُولَ اللَّهِ فِي كَرَمِ فَإِنَّكَ الْمَرْءَ تَرْجُوهُ وَنَتَظَرُكَ

”یا رسول اللہ! ہم پر احسان اور کرم فرمائیں آپ وہ انسان ہیں، جن کے احسان

کی ہم توقع رکھتے ہیں اور منتظر ہیں۔“

قبیلہ بنو بکر اور خزانہ کی جنگ اسلام سے پہلے چلی آ رہی تھی، صلح حدیبیہ کے موقع پر بنو بکر، قریش کے حلیف بن گنے اور خزانہ بنی اکرم سے کے بعد ازاں بنو بکر نے صلح کا یہ موقع نفیمت جانا اور قریش کی مدد سے خزانہ پر حملہ کر دیا اور لوٹ مار کی، عمر بن سالم خزانہ چالیس افراد کو ساتھ لے کر بنی اکرم سے امداد حاصل کرنے کے لیے مدینہ طیبہ کی جانب روانہ ہوئے۔

امام طبرانی میجم صغير میں راوی ہیں کہ ام المؤمنین حضرت میمونہ رضی اللہ تعالیٰ

عنهما فرماتی ہیں:

”رسول اللہ نے وضو خانے میں تین مرتبہ لبیک کی اور تین مرتبہ



امام طبرانی کی روایت میں ہے کہ ابھی ہم وہیں بیٹھے ہوئے تھے زیادہ درینہیں گزری تھی کہ وہ صاحب تشریف لائے ان کی بیٹائی بحال ہو چکی تھی یوں معلوم ہوتا تھا کہ انہیں کمچی کوئی تکلیف ہوئی تھی۔

اہل مدینہ قحط میں بیٹلا ہو گئے تو انہوں نے بارگاہ رسالت میں حاضر ہو کر اس کی شکایت کی رسول اللہ ﷺ نمبر پر تشریف فرمائے اور بارش کی دعا کی تھوڑی دری گزری تھی کہ زور دار بارش شروع ہو گئی مدینہ منورہ کے آس پاس کے لوگوں نے حاضر ہو کر شکایت کی کہ ہم تو ڈوب جائیں گے آپ نے دعا کی اے اللہ! ہمارے اردو گرد بارش ہو ہم پر نہ ہو چنانچہ بادل آس پاس سے اس طرح ہٹ گیا تھے تاہ ہو حضور اکرم ﷺ نے فرمایا:

لَوْ أَذْرَكَ أَبْوَطَالِبَ هَذَا الْيَوْمَ لَسَرَّةَ فَقَالَ لَهُ بَعْضُ اَصْحَابِهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ اَرْذُثْ قَوْلَةَ

وَابْيَضْ يُسْتَسْفَى الْغَمَامُ بِوَجْهِهِ يُسْمَالُ الْيَمَانِيِّ عِضْمَةً  
لِلْأَرْأَمِلِ فَقَالَ اجْلُ اجْلُ

”اگر ابو طالب اس دن کو پاتے تو انہیں خوشی ہوتی، ایک صحابی نے عرض کیا حضور آپ کا اشارہ ان کے اس شعر کی طرف ہے:

گورے رنگ والے جن کے چہرے کے دیلے سے بارش کی دعا مانگی جاتی ہے  
تیہوں اور ناداروں کے بخادماؤں!

”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ہاں!

## وصال کے بعد تو سل

۱۔ امام قسطلانی اہن منیر سے نقل کرتے ہیں کہ جب حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو

۱۔ اہن ہشام: المسنونۃ الْمُجْوَیۃ (مع الرؤس الالف) ۱/۷۹۱

حضور سید عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کے وصال کی اطلاع طی تو روتے ہوئے حاضر ہوئے اور چہرہ انور سے  
کپڑا اٹھا کر یوں عرض کرنے لگے:

”وَلَوْلَا نَمُوتَكَ كَانَ إِحْيَيْاً الْجَدْنَى لِمَوْتَكَ بِالنُّفُوسِ اذْكُرْنَا  
يَا مُحَمَّدَ إِنْدَرِيْكَ وَلَنْكَ مِنْ بَالِكَ“ ۱

”اگر آپ کی موت میں ہمیں اختیار دیا جاتا تو ہم آپ کے وصال کے لیے اپنی  
جانیں قربان کر دیتے، حضور اپنے رب کے پاس ہمیں یاد کرنا اور ہمارا خیال ضرور رکھنا۔“ ۲  
۲۔ ایک صاحب کسی مقصد کے لیے حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ملاقات کرنا  
چاہیے تھے، لیکن کامیابی نہ ہوئی، انہوں نے حضرت عثمان بن حنفی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے  
تذکرہ کیا، انہوں نے فرمایا: دھوکر کے مسجد میں دور کعت نماز پڑھو اور اس کے بعد یہ دعائیں  
”اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ“ (الخ)

انہوں نے یہ عمل کیا، تو نہ صرف حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ملاقات  
ہو گئی اور انہوں نے ان کی حاجت پوری کر دی بلکہ فرمایا: جب کوئی کام ہو تو میرے پاس آ  
جانا، یہ صاحب و اپنی پر حضرت عثمان بن حنفی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ملے اور شکریہ ادا کیا  
کہ آپ کی سفارش سے میرا کام ہو گیا، انہوں نے فرمایا: میں نے سفارش بالکل نہیں کی، میں  
نے تمہیں وہ عمل بتایا تھا جو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام نے تابیخا صاحبی کو تعلیم فرمایا تھا۔ (ملخصاً) ۳  
۳۔ حضرت مالک الدار (حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے خازن) راوی ہیں، کہ حضرت عمر  
فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دور میں قحط واقع ہو گیا، ایک صاحب (حضرت بلاں بن  
حارث مزمنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ صاحبی) حضور سرور عالم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام کے مزار انور پر حاضر ہوئے اور

۱۔ احمد بن محمد قسطلانی، نام: (۹۳۳ھ) موابہب للدنی (مع شرح الزرقانی) ۲۲۲/۸

۲۔ طبرانی، نام: الحسن اصفی، ص ۱۰۲

عرض کی:

”یاَرَسُولَ اللَّهِ اسْتَشْفِ لِأَمْتَكَ فَإِنَّهُمْ قَدْ هَلَكُوا“

”یا رسول اللہ اپنی امت کے لیے بارش کی دعا فرمائیے کیونکہ وہ لوگ ہلاک ہوئے جا رہے ہیں۔“

”خواب میں نبی اکرم ﷺ ان کے پاس تشریف لائے اور فرمایا: عمر کے پاس جاؤ اور انہیں کہو کہ لوگوں کے لیے بارش کی دعا کریں، انہیں بارش دی جائے گی اور انہیں کہو کہ احتیاط کا واسن مضبوطی سے پکڑے رہو وہ صاحب حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے پاس آئے اور ماجرا بیان کیا، حضرت عمر رودینے اور کہایا اللہ امیں اپنی بساط بھر کوتا ہی نہیں کرتا۔“

۲۔ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے دورِ خلافت ۱۸ھ میں پھر قحط واقع ہوا جسے عام الرمادہ کہتے ہیں، حضرت بلاں بن حارث مرنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ان کی قوم بنو مزینہ نے کہا ہم مرے جا رہے ہیں، کوئی بکری ذبح کجھے فرمایا: بکریوں میں کچھ نہیں رہا، اصرار بڑھا تو انہوں نے بکری ذبح کی، جب اس کی کھال اتاری تو نیچے سے سرخ ہڈی نکلی یہ دیکھ کر حضرت بلاں مرنی رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فریاد کی اور پکارا:

”یا محمدہا“ رات ہوئی تو انہوں نے خواب میں دیکھا کہ رسول ﷺ

انہیں فرمائے ہیں کہ تمہیں زندگی مبارک ہو۔“

۵۔ جگ یاماں میں میلہ کذاب کے ساتھ فوج کی تعداد سانچھ ہزار تھی، جبکہ مسلمانوں کی تعداد کم تھی، مقابلہ بہت شدید تھا، ایک وقت نوبت یہاں تک پہنچی کہ مسلمان مجاہدین کے

۱۔ ابن عبد البر اثری الفطیلی: الاستیعاب (دار صادرین ہرودت) ۲۶۲/۲

۲۔ حافظ ابن کثیر: البدریۃ والہمایہ (مکتبہ العارف ہرودت) ۹۱/۱

پاؤں اکھر نے لگے، حضرت خالد بن ولید رضی اللہ تعالیٰ عنہ پہ سالا رہتے انہوں نے یہ  
حالت دیکھی:

”نَادَىٰ بِشَعَارِ الْمُسْلِمِينَ وَكَانَ شَعَارُهُمْ يَوْمَئِذٍ يَا مُحَمَّدَاهُ“<sup>۱</sup>

”تو انہوں نے مسلمانوں کی علامت کے ساتھ ندا کی، اس دن مسلمانوں کی

علامت تھی،“ ”یا محمداء“!

۶۔ حضرت ابو عییدہ ابن عامر الجراح نے حضرت کعب بن ضمرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ایک ہزار افراد کے ہمراہ طلب کا جائزہ لینے کے لیے روانہ کیا، جب وہ طلب کے قریب پہنچے تو یقیناً پانچ ہزار افراد کے ساتھ حملہ آور ہوا، مسلمان جم کر لئے گئے اتنے میں پیچھے چھپے ہوئے پانچ ہزار افراد کے لئکر نے حملہ کر دیا، اس خطرناک صورت حال نے مسلمانوں کو بے حد پر بیشان کر دیا، حضرت کعب بن ضمرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے جھنڈا تھامے ہوئے بلند آواز سے پکارا:

”یَا مُحَمَّدٌ إِنَّمَا مُحَمَّدٌ إِنَّمَا نَصْرَ اللَّهِ إِنْزِلٌ“<sup>۲</sup>

”یَا حَمْدَ اللَّهِ، يَا حَمْدَ اللَّهِ إِنَّمَا ذَرْنَا لَكَ فَرْمَانًا“

مسلمان ان کے گرد جمع ہو گئے اور کمال ثابت قدمی سے دشمن کا مقابلہ کیا۔

۷۔ فتح بہنسا کے موقع پر ایک دفعہ جب رات بھر جنگ ہوتی رہی اس وقت مسلمانوں کا شعار

(علامتی نشان) تھا:

”یَا مُحَمَّدٌ إِنَّمَا مُحَمَّدٌ إِنَّمَا نَصْرَ اللَّهِ إِنْزِلٌ“

۸۔ ابو الجوزاء حضرت اوس بن عبد اللہ فرماتے ہیں ایک دفعہ مدینہ طیبہ میں سخت قحط پر اہل

۱۔ حافظ ابن کثیر: البدریہ والنهاریہ (مکتب العارف، بیروت) ۱۹۲۱/۱۶

۲۔ محمد بن عمر الوندی: فتوح الشام (مصطفیٰ البالی، مصر) ۱۹۳۲/۱۹۶۱

مدینہ نے ام المؤمنین حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا سے فکایت کی آپ نے فرمایا:

”نبی اکرم ﷺ کے مزار مبارک کو دیکھو اور آسمان کی طرف اس کا روش دان کھول دو تا کہ اس کے اور آسمان کے درمیان چھٹ حائل نہ رہے انہوں نے ایسا ہی کیا تو اتنی بارش ہوئی کہ بیزہ اگا، اونٹ موٹے ہو گئے اور چربی کی زیادتی کی وجہ سے ان کے جسم چھٹ کے چنانچہ اس سال کا نام ہی عام المحن رکھ دیا گیا۔“

۹۔ سیدنا حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہا کا پاؤں مبارک سو گیا۔  
”فَقَالَ لَهُ رَجُلٌ : أَذْكُرْ أَحَبَّ النَّاسِ إِلَيْكَ فَقَالَ يَا مُحَمَّدُ“

صلی اللہ علیہ وسلم فَكَانَمَا نَشَطَ مِنْ عَقَالٍ“<sup>۱</sup>

”ایک شخص نے انہیں کہا: اس ہستی کو یاد کرو جو تمہیں تمام انسانوں سے زیادہ محبوب ہو، انہوں نے کہا: یا محمد ﷺ اور اسی وقت بھلے چنگے ہو گئے، گویا وہ قید سے آزاد کر دیے گئے ہوں۔“

۱۰۔ اسی طرح حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہا کے پاس ایک شخص کا پاؤں سو گیا، تو آپ نے اسے فرمایا: ”اس ہستی کو یاد کرو جو تمہیں سب انسانوں سے زیادہ محبوب ہیں، اس نے کہا: یا محمد ﷺ اس کا پاؤں صحیح ہو گیا۔“<sup>۲</sup>

۱۱۔ یحییٰ بن عدی کہتے ہیں: کہ بنو عامر نے بصرہ میں اپنے جانور بھتی میں چراۓ انہیں طلب کرنے کے لیے حضرت موسیٰ اشعری (حضرت عثمان غنی رضی اللہ تعالیٰ عنہا کی طرف سے

۱۔ عبد اللہ بن عبد الرحمن الداری (م ۲۵۵ھ): شن داری (دارالمحاسن، مصر) ص ۱۱۳

۲۔ ابو زکریا یحییٰ بن شرف النووی امام: الاذکار (مصنفوں البابی، مصر) ص ۱۷۲

۳۔ ابو زکریا یحییٰ بن شرف النووی امام: الاذکار (مصنفوں البابی، مصر) ص ۱۷۲

بیجے گئے) بنو عامر نے بلند آواز سے اپنی قوم آل عامر کو بلایا تو حضرت نابغہ جعدی رضی اللہ تعالیٰ عنہ (صحابی) اپنے رشتہ داروں کی ایک جماعت کے ساتھ نکلے، انہیں حضرت ابو موسیٰ کے پاس لاایا گیا، آپ نے پوچھا: آپ کیوں نکلے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: میں نے اپنی قوم کی پکار سنی تھی، حضرت ابو موسیٰ اشعری رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے انہیں تازیانے لگائے اس پر حضرت نابغہ (صحابی) رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا۔

فَإِنْ تَكُ لِابْنِ عَفَّانَ أَمِنًا      فَلَمْ يَعْثُ بِكَ الْبَرُّ الْأَمِنًا  
وَيَأْقُرَ النَّبِيَّ وَصَاحِبَيْهِ      إِلَيْأَغْوَثْنَا لَوْتَشَمَعُونَا“<sup>۱</sup>  
”اگر تو ابن عفان کا امن ہے تو انہوں نے تجھے احسان کرنے والا امن بنا کر نہیں بیجھا۔“

اے نبی اور آپ کے دو صاحبوں کی قبر! اے ہمارے فریادِ رسالہ! کاش آپ ہماری فریادِ من لیں!

۱۲۔ حضرت امام حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی ہمیشہ حضرت نبی رضی اللہ تعالیٰ عنہا جب حرast میں میدان جنگ سے گزریں تو بے ساختہ فریاد کی:

”اے بہت عی تعریف کیے ہوئے! الْمَادُ الْمَادُ اللَّهُ تَعَالَى آپ پر حمتیں نازل فرمائے اور آسمانی فرشتے درود بھیجنیں یہ حسین میدان میں ہیں خون میں نہائے ہوئے اعضاء کئے ہوئے یا محظوظ نہیں! الْمَادُ آپ کی بیٹیاں حرast میں ہیں، آپ کی اولاد شہید کر دی گئی بادشاہان پر مٹی اڑا رعنی ہے۔

راوی کہتے ہیں کہ ان کی پرسوں فریاد نے ہر اپنے اور بیگانے کو را دیا۔<sup>۲</sup>

۱۔ ابن عبد البر اخیری القرطبی: الاستیعاب (دار الصادر بیروت) ۵۸۶/۳

۲۔ حافظ ابن کثیر: البدریہ والتهابیہ (مکتبہ المعارف بیروت) ۱۹۳/۸

## امت مسلمہ..... اور توسل

### اجماع صحابہ

امام بخاری رحمہ اللہ تعالیٰ راوی ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ بارش کی دعا اس طرح مانگا کرتے تھے: حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ جب لوگ نقطہ میں بیٹلا ہو جاتے تو حضرت عمر فاروق حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وسیلے سے بارش کی دعا کرتے اور عرض کرتے:

”بَارَبَهَا! هُمْ تَيْرِي بَارَگَاهَ مِنْ تَيْرَنَبِ نَبِيٍّ كَمَحْرُمٍ چَچَا كَادِسِلَهٖ پِيشَ كَرَتَهُ ہِنْ، تَهُ هُمْ سِيرَابَ فَرِمَـ۔“

یوں دعا مانگتے ہی انہیں بارش عطا کر دی جاتی ہے۔

ابن تیمیہ اور ان کے مقلدین کہتے ہیں کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ حضور نبی اکرم ﷺ کی بجائے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کا وسیلہ پیش کیا، اس سے معلوم ہوا کہ رسول ﷺ کے وصال کے بعد توسل جائز نہیں یہ کھلا ہوا مخالف الطہ ہے۔

۱۔ اس حدیث سے ثابت ہو گیا کہ بارگاہ الہی میں صرف اعمال صالح کا وسیلہ پیش کرنا ہی جائز نہیں بلکہ ذات صالحین کا وسیلہ پیش کرنا بھی جائز ہے اور اس پر صحابہ کرام کا اجماع ہے، کیونکہ یہ دعا صحابہ کرام کے اجتماع میں مانگی گئی اور کسی نے اس پر اعتراض نہیں کیا جبکہ تمہیں اس سے انکار ہے۔

۲۔ اگرچہ حضرت عباس وہ برگزیدہ ہستی ہیں کہ خود ان کا وسیلہ بھی پیش کیا جا سکتا تھا، لیکن حضرت عمر فاروق نے یوں عرض کیا کہ یا اللہ! ہم تیرے نبی کے چچا کا وسیلہ پیش

کرتے ہیں، تو دراصل یہ حضور اکرم ﷺ کا وسیلہ ہے۔

علامہ بدر الدین عینی کی نقل کردہ روایت میں ہے کہ حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے منبر پر حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ویلے سے دعا مانگی پھر حضرت عباس نے جوان کے ساتھ منبر پر تشریف فرماتھے، ان الفاظ میں دعا کی:

”اے اللہ! بلاگنا ہوں کے سبب ہی تازل ہوتی ہے اور توبہ ہی سے دور ہوتی ہے  
یہ لوگ میرے ویلے سے تیری طرف متوجہ ہوئے ہیں کہ میر اعلیٰ تیرے نبی سے  
ہے۔“

حافظ ابن عبدالبرٰ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے تذکرہ میں لکھتے ہیں:

”ہمیں حضرت عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے متعدد روایات پہنچی ہیں کہ وہ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ہمراہ استقا کے لیے نکلے اور دعا کی اے اللہ! ہم تیرے نبی ﷺ کے پچا کے ویلے سے تیر اقرب چاہتے ہیں، ان کو شفعت بناتے ہیں، پس تو ان میں اپنے نبی ﷺ کی رعایت فرمائیتے تو نے دو بچوں کی ان کے باپ کی نیکی کے طفیل حفاظت فرمائی (کران کی گرتی دیوار سیدھی کر دی)۔“

اس سے ثابت ہوا کہ حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ویلے سے دعا کرنا

دراصل نبی اکرم ﷺ کی ذات اقدس ہی سے توسل ہے۔

3۔ بارگاہ خداوندی میں حضور نبی اکرم ﷺ کا وسیلہ پیش کرنا تو مسلم تھا ہی حضرت فاروق اعظم نے حضرت عباس کا وسیلہ پیش کر کے بتا دیا کہ توسل حضور نبی کریم ﷺ کے ساتھ خاص نہیں ہے بلکہ آپ کے قرابت دار اور اہل صلاح اہمیوں کا وسیلہ بھی

بدر الدین محمود عینی، علامہ عمدۃ القاری (محمد امین دیج، بیروت) ۷/۲۳

ج ابن عبدالبر اخیری القرطبی: الاستیعاب (دار صادر بیروت) ۳/۹۹

پیش کیا جاسکتا ہے، تاکہ کسی کو یہ کہنے کا موقع نہ رہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ کو وسیلہ بنایا جاسکتا ہے، امتی کو وسیلہ نہیں بنائے۔

حضرت سلیم بن عامر خبازی راوی ہیں:

”بارش نہیں ہوئی تو حضرت معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ اور اہل دمشق بارش کی دعا کے لیے باہر نکلے، جب حضرت امیر معاویہ منبر پر بیٹھے تو فرمایا: یزید بن الاسود الجرشی کہاں ہیں؟ لوگوں نے انہیں بلایا، تو وہ پھلانگتے ہوئے تشریف لائے، حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے حکم پر وہ منبر پر چڑھے اور ان کے قدموں میں بیٹھ گئے، حضرت امیر معاویہ نے دعا مانگی: اے اللہ! آج ہم بہتر اور افضل شخصیت کی سفارش پیش کرتے ہیں، اے اللہ! ہم تیری بارگاہ میں یزید بن الاسود والجرشی کی سفارش پیش کرتے ہیں۔“

یزید! اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ہاتھ اٹھاؤ! انہوں نے ہاتھ اٹھائے، لوگوں نے بھی ہاتھ اٹھائے (اور دعا کی) اچاک مغرب کی طرف سے ایک باول اٹھا، ہوا چلنے لگی اور زور دار بارش شروع ہو گئی، یہاں تک کہ لوگوں کو گھروں تک پہنچنا مشکل ہو گیا۔“

اس اجتماع میں صحابہ کرام بھی موجود ہیں، تابعین بھی حاضر ہیں، ان میں سے کسی نے ایک مرد صاحب کے دلیل سے دعا مانگنے پر اعتراض نہیں کیا، یہ بھی ان حضرات کا جواز توسل پر اجماع ہے۔

توسل..... اور ائمہ اربعہ

حضرت امام اعظم ابوحنین رضی اللہ تعالیٰ عنہ عرض کرتے ہیں:

یا مالکی کن شافعی فی فاقنی  
 انسی فقیر فی الوری لغناک  
 یا اکرم الشقلین یا کنز الوری  
 جدلی بجودک ولرضنی برضاک  
 آناظامع بالجود منک ولم یکن  
 لأبی حنیفة فی الأنام سواکی  
 ”اے میرے مالک! آپ میری حاجت میں شفیع ہوں، میں تمام خلوق میں آپ کے غنا کا  
 فقیر ہوں۔“

”اے جن و انس سے زیادہ کریم! اے خلوق کے خزانے! مجھ پر احسان فرمائیں  
 اور اپنی رضا سے مجھے راضی فرمادیں۔“

”میں آپ کی بخشش کا امیدوار ہوں، اور آپ کے سوا خلوق میں ابو حنیفہ کا کوئی نہیں۔“  
 حضرت امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ مسجد نبوی میں تشریف فرمائیں، منصور (بن عباس  
 کے خلیفہ ہانی) نے حضور اکرم ﷺ کے مزار انور کی زیارت کے لیے حاضری دی تو حضرت  
 امام مالک رحمہ اللہ تعالیٰ سے پوچھا: ”اے ابو عبد اللہ! میں قبلہ رخ ہو کر دعا کروں یا رسول  
 اللہ کی طرف رخ کروں؟“ امام مالک نے فرمایا:

”تم اپنا چہرہ حضور نبی اکرم ﷺ سے کیوں پھیرتے ہو؟ حالانکہ آپ اللہ تعالیٰ کی  
 بارگاہ میں تیرا اور تیرے جد امجد سیدنا آدم علیہ السلام کا وسیلہ ہیں؛ بلکہ آپ کی  
 طرف رخ کر، آپ سے شفاعت کی درخواست کر، اللہ تعالیٰ تیرے بارے میں  
 آپ کی شفاعت قبول فرمائے گا۔“<sup>۱</sup>

تعجب ہے کہ مکہ مکرمہ اور مدینہ طیبہ میں بہت سے لوگوں کو کعبہ شریف کی طرف  
 پاؤں پھیلا کر سوتے ہوئے دیکھا گیا ہے، انہیں کوئی منع نہیں کرتا، لیکن بارگاہ رسالت میں

۱ ابو حنیفہ نمان بن ٹابت امام: تصدیق نعمانیہ (مع الخیرات المحسان) کتبہ نوریہ رضویہ، فیصل آباد، ص ۲۰۰

۲ قاضی عیاض مالکی امام: الشفاء (فاروقی کتب خانہ نامان) ۲۳/۲

صلوٰۃ وسلام عرض کرنے والوں کو باصرار کہا جاتا ہے کہ قبلہ کی طرف منہ کر کے دعا مانگو اور اللہ تعالیٰ کے محبوب کریم کی طرف پشت کرو۔ فیاللعجب! وَإِلٰى اللّٰهِ الْمُشْتَكٰی۔  
حضرت امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

آل النبی ذریعتی      وهم إلیه وسیلتي

أرجو ابهم أعطی غدا      بیدی الیمین صحیفتی!

”آل نبی میرا ذریعت ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی طرف میرا وسیلہ ہے“ مجھے امید ہے کہ ان کے وسیلے سے مجھے قیامت کے دن نامہ اعمال دائیں ہاتھ میں دیا جائے گا۔“

امام احمد بن حنبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے امام شافعی رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے وسیلے سے دعا مانگی تو ان کے صاحبزادے حضرت عبد اللہ کو تعجب ہوا امام احمد نے فرمایا:

”امام شافعی کی مثال ایسی ہے جیسے لوگوں کے لیے سورج اور بدن کے لیے صحت۔“

### توسل..... اور انہمہ اعلام

مسئلہ توسل کے بارے میں علماء اسلام کے اقوال اور واقعات کو جمع کیا جائے تو ایک بسیروں کتاب تیار ہو سکتی ہے اخصار کے پیش نظر چند علماء اسلام کے ارشادات نقل کئے جاتے ہیں:

امام غزالی رحمہ اللہ تعالیٰ (م ۵۰۵ھ) آداب المسفر میں فرماتے ہیں:

”سفر کی دوسری قسم میں انیاء کرام علیہم السلام صحابہ تابعین اور دیگر علماء اولیاء کے مزارات کی زیارت بھی داخل ہے زندگی میں جس کی زیارت سے برکت

۱) احمد بن حمیری (م ۹۷۶ھ): الصواعق المحرقة (مکتبۃ القاهرة، مصر) ص ۱۸۰

۲) یوسف بن اسحیل بھانی: شوایہ الحق (مصنفو البالی، مصر) ص ۱۶۶

حاصل کی جاسکتی ہے، وفات کے بعد بھی اس کی زیارت سے برکت حاصل کی جاسکتی ہے۔<sup>۱۱</sup>

امام ابن الحاج جو عملاً نے متشددین میں شمار ہوتے ہیں انہوں نے اولیاء کرام انہیاً نے عقایم اور خصوصاً حضور سید الانام صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام سے توسل اور استغاش کا طریقہ شرح و بسط سے بیان کیا ہے درج ذیل میں ان کے چند اقتباسات نقل کیے جاتے ہیں:

اگر میت عوام انس میں سے ہے تو اس کی قبر کی زیارت کا طریقہ یہ ہے کہ قبلہ کی جانب پیشہ کریت کی طرف رخ کرے پہلے اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء کرے پھر نبی اکرم صلی اللہ علیہ وس علیہ السلام پر درود شریف پڑھئے پھر جہاں تک ممکن ہوئیت کے لیے دعا کرے:

”اسی طرح ان قبور کے پاس جا کر دعا کرے جب زائر پر یاد و سرے مسلمانوں پر کوئی مصیبت نازل ہو تو اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں گڑگڑائے کہ اس مصیبت کو زائر اور مسلمانوں سے دور فرمادے۔“<sup>۱۲</sup>

مزید فرماتے ہیں:

”پھر اپنی حاجتوں کے برآنے اور گناہوں کی مغفرت میں اولیاء کرام کا وسیلہ پیش کرے پھر اپنے لیے والدین، مشائخ اور اقرباء کے لیے ان اہل قبور کے لیے اور زندہ و مerdeہ عام مسلمانوں اور قیامت تک آنے والی ان کی اولادوں کے لیے اور جو بھائی خاتب ہیں ان سب کے لیے دعا کرے۔

اور ان اولیاء کرام کے پاس کھڑا ہو کر عاجز ان بارگاہ الہی میں دعا کرے اور کثرت سے ان کا وسیلہ پیش کرئے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں منتخب فرمایا ہے

۱۔ ابو حامد محمد بن محمد غزالی امام: احیاء علوم الدین (دارالمرفۃ بیروت) ۲۳۷/۲

۲۔ ابن الحاج امام: المسفل (دارالکتاب العربي بیروت) ۲۳۸/۱



اکساری 'نقد و فاقہ' حاجت و اضطرار اور فروتنی سے موصوف ہو اپنے دل اور خیال کو ان کی بارگاہ میں حاضر کرے اور سر کی آنکھ سے نہیں دل کی آنکھ سے ان کی زیارت کی طرف متوجہ ہو، کیونکہ انبیاء کرام کے اجسام مبارکہ میں بوسیدگی اور تغیر پیدا نہیں ہوتا، پھر اللہ تعالیٰ کے شایان شان حمد و ثناء کرے، انبیاء کرام پر درود بھیجئے، ان کے اصحاب کے لیے رضائے الہی کی دعا کرے اور قیامت تک اصحاب کے نقش قدم پر چلنے والوں کے لیے دعاۓ رحمت کرے، پھر اپنی حاجتوں کے بر آنے اور گناہوں کی مغفرت کے لیے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں انبیاء کرام کا وسیلہ پیش کرے، ان کی بدولت امداد کی درخواست کرے اور اپنی حاجتیں ان سے طلب کرے اور یقین کرے کہ ان کی برکت سے دعا مقبول ہو گی اور اس سلسلے میں تمام تر حسن ظن سے کام لے، کیونکہ یہ حضرات اللہ تعالیٰ کا کھلا ہوا دروازہ ہے۔

اللہ تعالیٰ کی عادت کریمہ جاری ہے کہ ان کے سبب اور ان کے ہاتھوں پر حاجتیں بر لاتا ہے، جو شخص ان کی بارگاہ میں حاضر ہو سکے وہ ان کی بارگاہ میں سلام بھیجے اور اپنی حاجتوں اور گناہوں کی مغفرت اور عیوب کی پوشیدگی وغیرہ کا ذکر کرے کیونکہ یہ حضرات سادات کرام ہیں اور کریم حضرات سوال کرنے والے وسیلہ کپڑنے والے اقصد کرنے اور پناہ لینے والے کو رہنمیں کرتے۔

### حضرور سید الانبیاء ﷺ سے توسل اور امام ابن الحاج

”حضرور سید الادیمین والآخرين ﷺ کی زیارت میں مذکورہ بالا امور یعنی عاجزی اکساری اور مسکنست میں کئی گناہ اضافہ کرنے کیونکہ آپ وہ مقبول الشفاعة شفیع

ہیں جن کی شفاقت رہنیں کی جاتی آپ کا قصد کرنے والا آپ کے دربار میں  
حاضر ہونے والا آپ سے استھانت و استغاثہ کرنے والا محروم نہیں لوٹا جاتا  
کیونکہ حضور اکرم ﷺ دائرہ کمال کے قطب اور ملکِ الہی کے دو لہماں ہیں۔

جو شخص آپ کو وسیلہ پکڑتا ہے آپ کے ذریعے مدد و طلب کرتا ہے یا اپنی  
 حاجتیں طلب کرتا ہے وہ محروم نہیں کیا جاتا، مشاہدہ اور آثار اس پر شاہد ہیں آپ  
کی زیارت میں کامل ادب کی ضرورت ہے، ہمارے علماء رحمہم اللہ تعالیٰ فرماتے  
ہیں کہ زائر یوں محسوس کرے کہ میں آپ کے سامنے کھڑا ہوں، جیسے کہ آپ کی  
حیات ظاہرہ میں تھا، کیونکہ آپ کی موت اور حیات میں فرق نہیں ہے آپ  
امت کا مشاہدہ فرماتے ہیں اور ان کے احوال نیتوں ارادوں اور خیالات کو  
ملاحظہ فرماتے ہیں اور یہ آپ کے نزدیک ظاہر ہے، اس میں کوئی خانہ نہیں ہے۔

اہمی امام ابن الحاج کی یہ عبارت گزری ہے:

”جو شخص کسی حاجت کا ارادہ کرئے وہ اولیائے کرام کے مزارات پر جائے اور  
ان کا وسیلہ پکڑنے کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ اور اس کی تخلوق کے درمیان واسط  
ہیں۔“

حضرت ملا علی قاری رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”قِيلَ إِذَا تَحْبُّرُ تُمْ فِي الْأَمْوَارِ فَاسْتَعِينُو مِنْ أَهْلِ الْقَبُورِ“<sup>۱</sup>

”کہا گیا کہ جب تم مختلف امور میں حیران ہو جاؤ تو اہل قبور سے استھانت کرو۔“

۱۔ ابن الحاج، امام، الدخل، ج ۱، ص ۲۵۲

۲۔ ایضاً: " " ص ۲۳۹

۳۔ علی بن سلطان محمد القاری: شرح مندادام عظیم (مطبع جعیانی دہلی) ص ۱۱۲

یعنی اہل قبور کے دیلے سے دعا کرو اللہ تعالیٰ مراد میں بر لائے گا۔“

امام علامہ تقی الدین سکلی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”نی اکرم ﷺ سے توسل، استعانت اور اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں شفاعت کی درخواست جائز اور مستحسن ہے، اس کا جواز اور حسن ان امور میں سے ہے جو ہر موسمن کو معلوم ہے اور ان بیاء و مرسیین، سلف صالحین، علماء اور عامۃ اُسْلَمِ میں کا طریقہ ہے، کسی دین والے نے اس کا انکار نہیں کیا اور یہ ہی کسی زمانے میں یہ انکار نہ گیا، یہاں تک کہ اب تیسیہ آیا اور اس نے اس میں کلام کیا، ضعیف اور تاوافت لوگوں کے لیے تیس سے کام لیا۔“

علامہ ابن حجر عسقلانی بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں:

”میرے آقا! اے اللہ کے رسول! آپ کی مدح میں کہے ہوئے میرے قصیدے شرافت والے ہو گئے ہیں۔“

”آج میں نے آپ کی نعمت کی اور کل مجھے آپ سے شفاعت کی امید ہے، وہاں مجھے بھی نظر میں رکھئے۔“

”بندہ گئنگار نے آپ کا دو سیلہ پکڑا ہے، اسے امید ہے کہ لغزشیں معاف فرمادی جائیں گی، خوف کے سبب اس کی پلکوں سے آنسو بہرہ ہے ہیں۔“

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ تقریباً ہر طبقے میں احترام کی نگاہ سے دیکھتے ہیں وہ فرماتے ہیں:

”نی اکرم ﷺ نے مجھ پر اسرار ظاہر فرمائے اور مجھے خود ان چیزوں کی پیچان

۱) تقی الدین اسکنی الامام: شفاء القائم (مکتبہ نور یہ رضوی، فیصل آباد) ص ۱۲۰

۲) یوسف بن اسقلنی: المجموعۃ النبهانیۃ (دار المعرفۃ بیروت) ۲/۹۱

کرائی اور میری بہت بڑی اجمالی امداد فرمائی اور مجھے بتایا کہ میں اپنی حاجتوں میں آپ سے کس طرح مانگوں۔<sup>۱۱</sup>

اپنے قصیدہ "اطیب لغتم" کی شرح میں فرماتے ہیں:

”چہلی فصل میں بطور تشبیہ زمانے کے وہ حوادث بیان کیے جاتے ہیں جن میں حضور اکرم ﷺ کی روح انور سے استمد اضروری ہے۔<sup>۱۲</sup>

قصیدہ اطیب لغتم میں عرض کرتے ہیں:

”اللہ تعالیٰ آپ پر حمتیں نازل فرمائے اے تمام مخلوق سے بہتر! اے بہترین امید! اور اے بہترین عطا فر. نے والے! اور اے بہترین وہ ذات کہ مصیبۃ دور کرنے کی جن سے امید کی جاتی ہے اور جن کی سخاوت بادلوں سے بلند و بالا ہے۔<sup>۱۳</sup>

”آپ مصیبتوں کے وقت پناہ دینے والے ہیں جب وہ اپنے بدترین پنج دل میں گاڑ دیں۔<sup>۱۴</sup>

### توسل..... اور اہل حدیث کے مسلم علماء

اس سے پہلے جن اکابر علماء کے ارشادات نقل کیے گئے ہیں ان کی حیثیت ہر کتب فلک کے نزدیک محترم اور مستند ہے ذیل میں خصوصیت کے ساتھ چند اقتباسات ان علماء کے پیش کیے جاتے ہیں جن کی غیر مقلدین حضرات کے نزدیک بڑی وقت ہے۔

علام ابن قیم لکھتے ہیں:

۱۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی: فوض الخریفین (محمد سعید ایڈنسن: کراچی) ص ۸۶

۲۔ ایضاً: اطیب لغتم (طبع جہانی دہلی) ص ۲

۳۔ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی: اطیب لغتم (طبع جہانی دہلی) ص ۲۲

”دنیا و آخرت میں سعادت و فلاح صرف رسولان گرامی کے ہاتھوں ہے اور اللہ تعالیٰ کی رضا بھی ان ہی کے ہاتھوں ہے۔“<sup>۱</sup>

ابن تیہہ اپنے رسالہ ”التوسل والو مسیلة“ میں لکھتے ہیں کہ صحابہ مہاجرین و انصار کی موجودگی میں حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کی دعا صحیح اور اہل علم کے نزدیک بالاتفاق ثابت ہے، حضرت فاروق اعظم نے حضرت عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے ویلے سے دعا مانگی:

”یہ دعا ہے جسے تمام صحابہ نے برقرار رکھا اور کسی نے اس پر انکار نہیں کیا، حالانکہ یہ دعا مشہور ہے یہ واضح ترین اجماع اقراری ہے، اسکی ہی دعا حضرت امیر معاویہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اپنے دور خلافت میں مانگی تھی۔“<sup>۲</sup>

قاضی شوکانی اپنے رسالہ ”الدر النضید“ میں لکھتے ہیں:

”حضور اکرم ﷺ سے توسل آپ کی حیات میں بھی ہے اور وصال کے بعد بھی آپ کی بارگاہ میں بھی ہے اور بارگاہ سے دور بھی، حضور اکرم ﷺ کی حیات مبارکہ میں آپ سے توسل ثابت ہے، آپ کے وصال کے بعد وسروں سے توسل باجماع صحابہ ثابت ہے۔“<sup>۳</sup>

نواب صدیق حسن خاں بھوپالی بارگاہ رسالت میں عرض کرتے ہیں:

”اے میرے آقا! اے میرے سہارے میرے ویلے، سختی اور زمی میں میرے کام آنے والے۔“

۱۔ ابن القیم الجوزیہ: زاد العاد (مصنفوں البابی، مصر طبعہ الثانیہ) ۱۵۸

۲۔ محمد عبد الرحمن: تختۃ الاخوۃ شرح ترمذی۔ ۲۸۲/۳

۳۔ محمد عبد الرحمن: تختۃ الاخوۃ شرح ترمذی۔ ۲۸۲/۳

”میں آپ کے دروازے پر اس حال میں حاضر ہوں کہ میں ذلیل ہوں، گڑا گڑا رہا ہوں اور میری سانس پھولی ہوئی ہے۔“ آپ کے سوا میرا کوئی نہیں ہے جس سے مدد مانگتی جائے اے رحمۃ للعالیین! میری آہ و پکار پر حرم فرمائیے۔“<sup>۱</sup> نواب وحید الزمان لکھتے ہیں:

”جب کتاب دستت سے اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں اعمال صالح کا دلیل پیش کرنا جائز ہے تو اس پر اولیاء کرام کے توسل کو قیاس کیا جائے گا، علماء جزری ”حسن حسین“ میں فرماتے ہیں دعا کا ایک ادب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں انبیاء و اولیاء کا دلیل پیش کیا جائے۔“<sup>۲</sup>

### توسل..... اور علمائے دیوبند

مولوی محمد قاسم نانوتوی بانی دارالعلوم دیوبند اپنے تصانیف کی میں عرض کرتے ہیں:

مد کر اے کرم احمدی کہ تیرے سوا

نہیں ہے قاسم بے کس کا کوئی حای کاری

ٹھا کر اس کی اگر حق سے کچھ بیلیا چاہے

تو اس سے کہہ اگر اللہ سے ہے کچھ درکاری

یہ ہے اجابت حق کو تیری دعا کا لحاظ

قضا و مبرم و مشروط کی نیں نہ پکاری

مولوی رشید احمد گنگوہی سے پوچھا گیا کہ ان اشعار کا ورد کیسا ہے۔؟

۱۔ وحید الزمان، نواب: حاشیہ ہدیۃ البهدی (اسلامی کتب خانہ سیالکوٹ) ص ۲۰

۲۔ ایضاً: ہدیۃ البهدی ص ۲۸

۳۔ محمد قاسم نانوتوی: تصانیف کی (مکتبہ قاسمیہ ملتان) ص ۸

۴۔ محمد قاسم نانوتوی: تصانیف کی (مکتبہ قاسمیہ ملتان) ص ۵

۵۔ ایضاً: " " " " ص ۷

يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنْظُرْ حَالَنَا  
يَا حَبِيبَ اللَّهِ أَسْمَعْ قَالَنَا  
إِنَّنِي فِي بَحْرِهِمْ مُغَرَّقٌ  
خَدِيدِي سَهْلٌ لَنَا اشْكَانَا  
يَا أَكْرَمَ الْخَلْقِ مَا لِي مِنْ الْوَذْبِ  
سِوَاكَ عِنْدَ خُلُولِ الْعَادِيْتِ الْعَمِّ

اس کے جواب میں لکھتے ہیں:

”اپے کلمات کو لطم یا نشود کرنا اکروہ تجزیہ ہی ہے، کفر و فتن نہیں ہے۔“  
مولیٰ اشرف علی تھانوی دیوبندی اپنے بیدر و مرشد حاجی احمد اللہ مہاجر کی  
صاحب کو لکھتے ہیں۔

”اے میرے مرشد! میرے مولیٰ! میری وحشت کے انہیں  
میری دنیا کے میرے دین کے اے جائے پناہ۔“  
”اے میرے فریاد رسا! مجھ پر ترس کھاؤ کہ میں  
آپ کی خب کے سوا رکھتا نہیں کوئی تو شہر راہ۔“  
”خلق فائز ہو شہا آپ سے اور میں حیران  
رحم کی ہادی من اب تو ادھر کو بھی نگاہ۔“  
”میرے سردارا خدا واسطے کچھ تو دیجئے  
آپ معطی ہیں میرے میں ہوں سوالی لہا۔“  
(یہ ترجمہ تذکرۃ الرشید کے حاشیہ سے لیا گیا ہے) ۲

۱) رشید احمد گنگوہی: قتوی رشیدیہ (محمد سعید ایڈنڈز، کراچی) ص ۶۹

۲) محمد عاشق الہی میرٹھی: تذکرۃ الرشید (مکتبہ بحرالعلوم، کراچی) ۱۱۳/۱



کیسے رہ جائے گی؟ ان سے اولیاء کرام، ان کے اعمال صالح اور دعا کرنے والے کے اپنے اعمال سے تو سل سب حق اور مشرد ع ہے اس کا انکار وہ جاہل اور غبیٰ ہی کرے گا جو راہ ہدایت اور مسلمانوں کے اجماع سے برگشتہ ہو جس کام کو مسلمان اچھا سمجھیں وہ اللہ تعالیٰ کے نزد یک بھی اچھا ہے۔<sup>۱</sup>

اس جواب پر جن علماء نے تصدیقی دستخط فرمائے ہیں ان کے اسماء یہ ہیں:

۱۔ مولانا محمد نصر، خطیب جامع مسجد قادریہ بغداد شریف

۲۔ مولانا نوری سیاپ، امام جامع مسجد قادریہ بغداد شریف

۳۔ مولانا شرید حسن، بغداد شریف

۴۔ مولانا محمد شیخ عبدالقدار، امام و خطیب مقام ابو شیخ، بغداد شریف

کلیتہ الشریعہ بغداد شریف کے استاذ علامہ احمد حسن طف فرماتے ہیں:

”ہر شے میں مؤثر اللہ تعالیٰ ہی ہے اس عقیدے کی بناء پر انبیاء کرام علیہم السلام سے تو سل میں شرعاً ہر گز کوئی مانع نہیں ہے بلکہ شفاقت کی طرح تو سل بھی توحید کے منافی نہیں ہے۔<sup>۲</sup>

حماۃ شام کے جلیل القدر عالم مولانا محمد علی تحریر فرماتے ہیں:

”جب اعمال صالح سے تو سل جائز ہے اور اس کا کوئی مخالف نہیں ہے، حالانکہ یہ مخلوق ہیں اور ہمیں معلوم نہیں کہ وہ اعمال مقبول ہیں یا نہیں، تو حضور نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم سے تو سل کیوں جائز نہ ہو گا؟ جبکہ آپ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ہر مخلوق سے افضل ہیں، اپنی ظاہری حیات میں بھی اور وصال کے بعد بھی، کیونکہ

۱۔ محمد عاشق الرحمن قادری: مجاہد ملت کا حرف، تحقیقیت (کتبہ الحبیب الآباد) ص ۳۲-۳۰

آپ زندہ ہیں اور ہمارے اعمال آپ کے سامنے ہمیشہ پیش کیے جاتے ہیں  
جیسے کہ احادیث میں وارد ہے۔<sup>۱</sup>

### خطیب شام

حماۃ شام کے علامہ عبدالعزیز طہباز مدرس و خطیب جامع سلطان فرماتے ہیں:

”جب شفاعت شرک نہیں ہے تو وسیلہ بھی شرک نہیں ہے کیونکہ ان دونوں کا ایک ہی مطلب ہے وسیلہ کا مطلب اس کے علاوہ کچھ نہیں کہ وہ زندہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں ایک مقام رکھتا ہے اللہ تعالیٰ اپنے عبد مکرم پر احسان کو ظاہر کرنے کے لیے اس کے مقام کی بدولت جس بندے پر چاہتا ہے فضل فرماتا ہے اللہ تعالیٰ سورہ انبیاء میں حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں فرماتا ہے: ”وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيْهَا“ کیا انبیاء و رسول کے خاتم اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں معزز نہیں ہوں گے؟“<sup>۲</sup>

حماۃ شام کے مفتی علامہ صالح العثمان، خطیب جامع مدین لکھتے ہیں:

توسل کے جائز ہونے پر امت کا اجماع ہے بشرطیہ عقیدہ صحیح ہو اور اجماع امت جنت شریعہ ہے جیسا کہ بنی اسرائیل اللہ نے فرمایا: میری امت گر اسی پر متفق نہ ہو گی بعض غالی وہابی جو دعویٰ کرتے ہیں کہ توسل شرک ہے تو اس پر شرعی یا عقلی کوئی دلیل نہیں ہے۔<sup>۳</sup>

دمشق کی جامع التجارین کے امام علامہ ابوالیمان زبیسی نے مسئلہ توسل پر تفصیلی تفتیگ فرمائی

۱۔ محمد عاشق الرحمن قادری: مجاہد ملت کا حرف قنایت (کتبہ الحبیب الآباد) ص ۲۲

۲۔ محمد عاشق الرحمن قادری: حرف قنایت ص ۵۲

۳۔ ایضاً " ص ۵۶



### ندوة العلماء لکھنو

ندوۃ العلماء لکھنو کے ناظم مجلس تحقیقات شریعہ مولوی محمد برہان الدین نے شیخ ابو الحسن علی ندوی کے ایماء پر ایک استفتاء کے جواب میں یہ فتویٰ صادر کیا:

”انبیاء سے تو سل کا عقیدہ رکھنا شرک نہیں ہے بلکہ اوسیلہ پکڑنے والا شرک نہیں ہے، ہمیں امید ہے کہ اللہ تعالیٰ اس کے اعمال صالحة نماز حج وغیرہ کو قبول فرمائے گا۔“

### دارالعلوم دیوبند

دارالعلوم دیوبند کے دارالافتاء سے شیخ نظام الدین نے متعدد احادیث نقل کرنے کے بعد لکھا:

”ان عبارتوں سے معلوم ہوا اور واضح ہوا کہ یہ لوگ نہ تو شرک ہیں اور نہ یہ فعل شرک ہے، ان کے روزے نماز حج، زکوٰۃ سب مثل دیگر مسلمانوں کے جائز و صحیح ہیں۔“

### شیخ عبدالعزیز باز

سعودی عرب کے ادارہ بحوث اسلامیہ و افتاء کے رئیس شیخ عبدالعزیز بن عبد اللہ بن باز نے مولانا محمد عاشق الرحمن قادری الہ آباد کے استفتاء کے جواب میں ۱۴۰۰ھ کو پہلے سے لکھا ہوا ایک جواب بھجوایا، جس میں اولیاء کرام سے توسل کی چار قسمیں بیان کی ہیں، جن کا خلاصہ درج ذیل ہے:

۱) محمد عاشق الرحمن قادری، حرف حقانیت، ص ۱۶۲

۲) ایضاً: " " " " ص ۱۶۸

1- زندہ ولی سے درخواست کی جائے کہ میرے لیے رزق کی وسعت مرض سے شفایا  
ہدایت و توفیق کی دعا فرمائیں یہ جائز ہے۔

2- اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں، نبی اکرم ﷺ کی محبت و اتباع اور محبت اولیاء کا وسیلہ پیش کیا جائے  
یہ بھی جائز ہے۔

3- اللہ تعالیٰ سے انبیاء اولیاء کے جاہ و منزلت کے وسیلہ سے دعا کرے یہ ناجائز ہے۔

4- بندہ اپنی حاجت اللہ تعالیٰ سے طلب کرتے ہوئے نبی یا ولی کی قسم دے یا بحق نبیہ یا  
حق اولیائہ کہئے تو یہ ناجائز ہے۔

اس فتویٰ پر ادارہ بحوث و افتاء کے نائب الرئیس عبدالرزاق عفیٰ اور بحوث و افتاء  
کمیٹی کے ارکان عبداللہ منجع اور عبداللہ بن غدیان کے دستخط ہیں۔

گزشتہ صفحات میں تیسرا اور چوتھی قسم کا حکم صحابہ کرام اور علماء اسلام کے حوالے  
سے بیان کیا جا چکا ہے، اس جگہ صرف اس قدر کہنا ہے کہ بجھی علماء اور ندوۃ العلماء کے  
ارکین نے اپنے تمام ترشد کے باوجود ان قسموں کو صرف ناجائز کہا ہے، شرک قطعاً نہیں کہا  
ہے۔ مدعی لاکھ پر بھاری ہے گواہی تیری

مسئلہ توسل پر مولانا مفتی محمد عبدالقیوم ہزاروی قادری مدظلہ کا ایک مبسوط اور مدلل  
عربی فتویٰ بھی ”حرف حقانیت“ میں شامل ہے جس میں بیسیوں مستند مآخذ کے حوالہ جات  
درج ہیں، یہ فتویٰ مکتبہ قادری لاہور کی طرف سے اردو ترجمہ کے ساتھ ہے، مکتبہ  
ایشیق، استنبول ترکیا کی طرف سے ”التوسل“ کے نام سے عربی میں چھپ چکا ہے۔

سید یوسف سید ہاشم الرفاعی، کویت

حضرت شیخ سید احمد رفاعی کبیر قدس سرہ کی اولاد امداد میں سے کویت کے معروف

واہدی نے "شرح منجع" میں نقل فرمایا۔<sup>۱</sup>

حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ نے حضرت سیدی زروق رحمہ اللہ تعالیٰ "عجشی بخاری" کا تذکرہ بڑے شاندار انداز میں کیا ہے فرماتے ہیں:

"مخصر یہ کہ وہ عظیم الشان شخصیت ہیں جن کا مرتبہ بیان نہیں کیا جاسکتا، وہ محققین صوفیہ کے آخری بزرگ ہیں جنہوں نے حقیقت و شریعت کو جمع کیا، بڑے بڑے علماء مثلاً شہاب الدین قسطلاني القافی نے ان کی شاگردی پر فخر کیا۔

قصیدہ غوئیہ کے طریقہ پر ان کا قصیدہ ہے، جس کے چند شعری ہیں:

☆ میں اپنے مرید کے بکھرے ہوئے حالات کو جمع کرنے والا ہوں، جب زمانے کی تندی اس پر کوئی مصیبت ڈھاوے۔

☆ اگر تو عجیٰ تکلیف اور دھشت میں ہے تو یا زروق پکار میں فور آ جاؤں گا" <sup>۲</sup>  
اگر ان اشعار کو مشرکا نہ فرار دیا جائے تو شاہ عبدالعزیز اور ان کی سند سے دابستہ لوگوں کا کیا حکم ہو گا؟ جو یہ اشعار دھوم دھام سے نقل کر رہے ہیں۔

صاحب دروغدار کے استاذ علامہ خیر الدین رٹلی ایک سوال کے جواب میں فرماتے

ہیں:

"عامة المسلمين کا یا شیخ عبدالقدار کہنا نہ اے اور جب اس کے ساتھ ہیں اللہ کا اضافہ کیا تو یہ اللہ تعالیٰ کی تعظیم و رضا کے لیے کسی شے کا مطالبہ ہے اس کے حرام ہونے کی کیا وجہ ہے؟ اس کو کفر فرار دینے کی وجہ یہ بتائی جاتی ہے کہ یہ اللہ تعالیٰ کے لیے کسی شے کا مطالبہ ہے حالانکہ اللہ تعالیٰ ہر شے سے بے نیاز ہے اور سب

۱۔ این عابدین شاہی علامہ: رو المخار (حیات ارث العربی نیروت) ۲۲۲/۲

۲۔ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی: بستان الحمد شیخ فارسی اردو (ائج ایم سعید کمپنی کراچی) ص ۲۲۲

حضرت شیخ فرید الدین عطاء رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ”سلطان محمود غزنوی کے پاس حضرت خواجہ ابو الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ کا جب مبارک تھا، سو منات کی جنگ میں ایک موقع پر خدا شہ ہوا کہ مسلمانوں کو شکست ہو جائے گی۔ سلطان محمود غزنوی اچاک گھوڑے سے اتر کر ایک گوشے میں چلنے اور وہ جب ہاتھ میں لے کر بجھے میں گر گئے اور دعا مانگی: ”بِالْهٰى اَسْبَبْيَهُ وَالَّى كَوْسِيَ سَمِّيَ كَافِرُوْنَ پُر فَخْ عَطَافِرْمَا جُو کچھِ مالْ نَعْيَتْ بِاَتْهَى اَتَى گَاْ دُرُوْيَشُوْنَ مِنْ تَقْسِيمَ كَرْدُوْنَ گَاْ۔“

اچاک دشمن کی طرف سے شور اٹھا اور تار کی چھاگتی اور کافر آپس میں ایک دوسرے کو قتل کرنے لگے اور مختلف حصوں میں بٹ گئے، لیکن اسلام کو فتح حاصل ہو گئی، اس رات محمود غزنوی نے حضرت ابو الحسن خرقانی رحمہ اللہ تعالیٰ کو خواب میں فرماتے ہوئے سن: ”مُحَمَّدٌ إِنْمَنْ نَفَرَ بِدَرْبِ الْهَى مِنْ هَارَبَ بِبَهْبَى قَدْرَنَهِ كَىْ أَكْرَمٌ چَارَتْ تَوْتَمَ كَافِرُوْنَ كَلِيَّهِ لَيْ إِسْلَامَ كَىْ دَرْخَوَسَتَ كَرَتَهِ۔“

فتییہ جلیل حضرت علام ابن عابدین شامی ”کتاب المقطة“ کے آخر میں ایک منہیہ (حاشیہ) میں فرماتے ہیں:

”حضرت زیادی فرماتے ہیں کہ جب کسی انسان کی کوئی چیز گم ہو جائے اور وہ چاہے کہ اللہ تعالیٰ اسے واپس فرمادے تو بلند جگہ کھڑا ہو کر سورہ فاتحہ پڑھے اور اس کا ثواب حضور نبی اکرم ﷺ پھر سیدی احمد بن علوان کی خدمت میں پیش کرے اور کہے سیدی احمد! اے ابن علوان! اگر آپ نے میری گم شدہ چیز واپس نہ کی تو میں آپ کا نام دفتر اولیاء سے خارج کر دوں گا، اللہ تعالیٰ ان کی برکت سے وہ چیز واپس فرمادے گا۔ یہ علامہ اجھوری کا کلام مع اضافہ ہے جسے

۱۔ شیخ فرید الدین عطاء: تذکرۃ الادیاء، فارسی (مطبع اسلامیہ لاہور) باب ۷۷۔ ص ۳۲۲

حضرت علام نے واضح طور پر بتا دیا کہ اس عقیدے میں شرک کا کوئی شایستہ نہیں، نیز جب زندہ مومن اللہ تعالیٰ کے نور سے دیکھتا ہے تو جو حضرات اگلے جہان میں جا چکے ہیں ان کی قوت اور اک تو اور بھی بڑھ جائے گی۔

حضرت علام شیخ حسن العدوی الحسن اوری فرماتے ہیں:

”یہ جو بعض عوام کہتے ہیں یا سیدی فلاں! اگر آپ میری یہ مراد پوری کر دیں یا میرے مریض کو شفادیں تو آپ کے لیے میرے ذمے اتنی چیز ہے تو یہ مانگنے کے طریقے سے بے خبری ہے (کہنا یہ چاہیے کہ اللہ فلاں بزرگ کے طفیل میری حاجت پوری فرمائیں) لیکن اسے کفر قرار نہیں دیا جائے گا، کیونکہ ان لوگوں کا مقصد یہ نہیں ہوتا کہ ولی میرے مقصد کو پیدا کرے گا، ان کی نیت تو یہ ہوتی ہے کہ اس ولی کو بارگاہ الہی میں وسیلہ بنائیں، کیونکہ جس کا وسیلہ پیش کیا جا رہا ہے وہ ان کے اعتقاد میں اللہ تعالیٰ کا مقرب اور محبوب ہے، کیا تو نہیں دیکھتا کہ وہ اپنی گفتگو میں بار بار اس قسم کی باتیں کہتے ہیں اے بارگاہ خدا میں پاکیزہ نفس والے اپنے رب سے درخواست کریں کہ میر لیے مقصد پورا فرمادے یہ اس بات کی دلیل ہے کہ ان کے نزدیک قابل صرف اللہ تعالیٰ ہے ولی صرف سبب اور وسیلہ ہے اور اس کا وسیلہ پکڑنے والا مرد و نہیں ہوتا، کیونکہ محبوب اور مقرب کے سوال کو روئیں کیا جاتا۔

تو یہ حضور اکرم صلی اللہ علیہ و آله و سلم کے اس فرمان کے قبیلے سے ہے کہ ”کتنی پرا گندہ بالوں والے گرد آ لو، جن کا سرمایہ حیات دو چادریں ہوں ایسے ہوتے ہیں کہ اگر قسم دے کر بارگاہ الہی میں کچھ عرض کریں، تو اللہ تعالیٰ اسے پورا فرمادیتا ہے بعض عارفین نے فرمایا: ولی کی زندگی کی نسبت وصال کے بعد کرامت کا ظہور زیادہ ہوتا ہے، کیونکہ اس کا تعلق مخلوق سے منقطع ہو چکا ہے اور اس کی روح کا تعلق صرف اللہ تعالیٰ سے ہے ٹہنڈا اللہ تعالیٰ ان کا وسیلہ پیش کرنے والوں کی حاجتیں پوری فرمادیتا ہے۔“

برداشت کرتے؟ ہرگز نہیں!

شیخ الاسلام شہاب الدین رملی کا عقیدہ ملاحظہ ہو:

”شیخ الاسلام رملی سے پوچھا گیا کہ عوام الناس جو مصیبتوں کے وقت یا شیخ فلاں وغیرہ کہتے ہیں، کیا مشائخ وصال کے بعد امداد فرماتے ہیں؟ انہوں نے فرمایا: اولیاء انبیاء صالحین اور علماء سے استغاثہ جائز ہے کیونکہ وہ وصال کے بعد بھی امداد فرماتے ہیں، جیسے اپنی حیات میں امداد فرماتے تھے، اس لیے کہ انبیاء کے مجازے اولیاء کی کرامتیں ہیں۔“

علامہ ابن الحاج فرماتے ہیں:

”اگر کوئی شخص کہے کہ یہ صفات اللہ تعالیٰ کے ساتھ خاص ہیں، تو اس کا جواب یہ ہے کہ وہ تمام مومنین جو آخرت کی طرف انتقال کرچکے ہیں اکثر ویژتزرزندوں کے احوال جانتے ہیں، اس سلسلے میں ان کے واقعات انتہائی کثرت کو پہنچے ہوئے ہیں، ایک انتقال یہ ہے کہ انہیں اس وقت علم ہو جب زندوں کے اعمال ان پر پیش کیے جائیں، اس کے علاوہ بھی کوئی صورت ہو سکتی ہے اور یہ چیزیں ہم سے مخفی ہیں۔“

نبی صادق علیہ السلام نے خبر دی ہے کہ اموات پر اعمال پیش کیے جاتے ہیں لہذا اس کا وقوع ضروری ہے، البتہ کیفیت معلوم نہیں ہے، اس کا علم اللہ تعالیٰ کو ہے، اس حقیقت کے بیان کے لیے حضور اکرم علیہ السلام کا یہ فرمان ہی کافی ہے کہ ”مومن اللہ کے نور سے دیکھتا ہے“، اور اللہ تعالیٰ کے نور کو کوئی چیز نہیں روک سکتی، یہ زندہ مومنوں کے حق میں ہے، ان مومنوں کا کیا عالم ہو گا جو دار آخرت میں ہیں؟“

۱) الشیخ حسن العددی الکھراوی: مشارق الانوار (المطبعة الشرفية، مصر) ص ۵۹  
۲) ابن الحاج نامہ: المدخل ۱۵۲۱

میں طریقہ شماری صرف شیخ محمد غوث گوالیاری کے ذریعے سے رائج ہے، ورنہ ان سے پہلے یہ طریقہ زیادہ شہرت نہیں رکھتا تھا:

”اس فقیر نے جو خرقہ شیخ ابو طاہر کرودی سے پہننا اور انہوں نے ”جو اہر خسہ“ کے اعمال کی چاہت دی۔“

اُن کے بعد دو سندیں بیان کیں؛ جو شیخ ابو طاہر سے شیخ محمد غوث گوالیاری تک پہنچتی ہیں، بعد ازاں فرماتے ہیں:

”یہ فقیر سفرج میں جب لا ہور پہنچا اور شیخ محمد سعید لا ہوری کی دست بوسی کی تو انہوں نے مجھے دعائے سیفی کی اجازت دی بلکہ جواہر خسر کے تمام اعمال کی اجازت دی اور اپنی سند بیان کی وہ اس زمانہ میں طریقہ احسانیہ اور شطاریہ کے اکابر مشائخ میں سے تھے۔“ ۱۷

جو اہر خمسہ میں یہ عمل بھی ہے:

فتح ابواب اقبال کے واسطے ہر روز (پانچ سو) بار پڑھئے:

”نَادِ عَلَيْا مَظَهِرُ الْعَجَابِ تَجِدْهُ عَوْنَأَ لَكَ فِي الْوَارِبِ كُلُّ هُمْ وَغَمْ  
تَسْتَنْجَلِي بِنْبُوتَكَ يَا مُحَمَّدُ وَبُولَاتِكَ يَا عَلِيًّا يَا عَلِيًّا يَا عَلِيًّا“ ۝  
یہ درد کیا ہے؟ حصور نبی اکرم ﷺ اور حضرت علی رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے استعانت  
اور توسل ہے اس میں اکر شرک کی کوئی بات ہوتی تو حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی جواہر  
خسر کے اعمال کی اجازتیں لیتے؟ حضرت شاہ صاحب اور ان کے مشائخ اس شرک کو

<sup>۱۵</sup> شاه ولی اللہ محمد شریعت دہلوی: انتہا (کتب خانہ علویہ رضویہ، فیصل آباد) ص ۱۵۸۔

<sup>۳۵۲</sup> شاه محمد غوث گوالیاری: جواہر خر (دارالاشاعت کراچی) ص

اور عظیم المرتبت سکالر سید یوسف سید ہاشم رفائلی مدظلہ تحریر فرماتے ہیں:

”حاصل یہ ہے کہ اہل سنت و جماعت کا نہ ہب یہ ہے کہ نبی اکرم ﷺ کی حیات ظاہرہ میں اور وصال کے بعد اسی طرح باقی انبیاء و مرسیین اور اولیاء و صالحین سے توسل صحیح اور جائز ہے جیسے کہ گزشتہ احادیث سے ثابت ہوا جو لوگ زندوں اور مردوں میں فرق کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ زندوں سے توسل کی بعض فسمیں جائز ہیں کیونکہ وہ سمجھ بیٹھے ہیں کہ زندہ تاثیر کر سکتے ہیں مردے نہیں کر سکتے، حالانکہ ایجادی تاثیر اللہ تعالیٰ کے سوام طلقاً کوئی بھی نہیں کر سکتا، رہا فائدہ دینا اور برکتیں عطا فرمانا اور انکی روحوں سے عادی استفادہ اور انکی روحوں کا اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو کر اس متولی کے لیے فیض رحمت کا طلب کرنا، تو یہ جائز اور واقع ہے اور ہر خلل سے خالی ہے زندوں اور وصال یافتہ حضرات میں فرق نہیں ہے۔“<sup>۱</sup>

### حضور سید الانبیاء ﷺ سے قیامت کے دن توسل

امام علامہ تقی الدین سیکی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

”دوسری حالت، حضور اکرم ﷺ کے وصال کے بعد قیامت کے میدان میں آپ کی شفاعت طلب کی جائے گی اس پر اجماع ہو چکا ہے اور احادیث حدائق اور کوئی پتھر چکی ہیں۔“<sup>۲</sup>

### ارباب ولایت سے توسل

حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رحمہ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں: ہمارے علاقے

۱۔ السید یوسف سید ہاشم رفائلی: الرد الحکم المبین (کویت ۱۹۸۳ء) ص ۷۶۔

۲۔ تقی الدین سیکی امام: شفاء القائم (فصل آباد) ص ۱۷۳۔

اس کے محتاج ہیں حالانکہ یہ مطلب کسی کے تصور میں بھی آتا کیونکہ اللہ تعالیٰ کا ذکر تعلیم کے لیے ہے جیسے ارشاد ربانی ہے: "فَإِنَّ لِلَّهِ خَمْسَةٌ" (آل آیہ) اور اس کی مثالیں بہت ہیں۔

### صلوٰۃ غوٰیہ

محبوب سجافی، شہباز لامکانی حضرت سیدنا شیخ عبدالقدار جیلانی رضی اللہ تعالیٰ عنہ جو اللہ تعالیٰ کے محبوب ولی اور سرتاج اولیاء ہیں، ان کے دلیل سے دعائیں لکھنے والا اللہ تعالیٰ کی رحمتوں سے محروم نہیں رہتا۔

سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں:

"جو شخص کسی تکلیف میں میرے دلیل سے امداد کی درخواست کرے اس کی وہ تکلیف دور کر دی جائے گی اور جو کسی مصیبت میں میرا نام پکارے اس کی مصیبت دور کر دی جائے گی اور جو کسی حاجت میں میرا سیلہ اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں پیش کرے، اس کی حاجت پوری کر دی جائے گی اور جو شخص دور کر گئیں ادا کرے ہر رکعت میں سورہ فاتحہ کے بعد گیارہ مرتبہ سورہ اخلاص پڑھنے سلام کے بعد رسول اللہ ﷺ پر درود و سلام بھیجے پھر عراق کی جانب گیارہ قدم چلنے میرا نام لے اور اپنی حاجت بیان کرے اللہ تعالیٰ کے اذن سے اس کی حاجت پوری کر دی جائے گی۔"

اس کے بعد یہ شعر پڑھے:

۱۔ خیر الدین رملی علام: قادی خیریہ بر حاشیہ نبادی حادیہ (حاتی عبد الغفار تقدیم) ۱۸۲/۲  
۲۔ ابو الحسن علی بن یوسف الغنی اشطوفی: بیہقی اسرار (مصنف البابی مصر) ص ۱۰۲

أَيْذِرْكِيْنِيْ ضَيْمُ وَأَنْتَ ذَجِيْرَى  
وَأَظَلْمُ فِي الْدُّنْيَا وَأَنْتَ نَصِيرَى  
وَعَازْ عَلَى خَامِي الْحَمْى وَهُوَ مُنْجِدَى  
إِذَا ضَلَّ فِي الْبَيْدَاعِ فَأَلْ بَعْرِدَى

☆ ”کیا مجھ پر علم کیا جائے گا؟ جب کہ آپ میرا ذخیرہ ہیں اور کیا دنیا میں مجھ پر تم کیا جائے گا؟ جب کہ آپ میرے مددگار ہیں۔

☆ حضور غوث پاک کے پشت پناہ ہوتے ہوئے اگر جنگل میں میرے اونٹ کی ری گم ہو جائے تو یہ بات حافظت کے لیے باعث عار ہے۔“

غور کیا جائے تو صلوٰۃ غوشہ میں شرک کا کوئی پہلو نہیں لکھتا، کیونکہ اس سے پہلے گزر چکا ہے کہ حضور نبی اکرم ﷺ نے ایک نبینا صاحبی کو حکم فرمایا کہ دور رکعت نماز پڑھ کر میرے دیلے سے بارگاہ الہی میں دعا مانگو انہوں نے دعا مانگی تو ان کی پیشانی بحال ہو گئی۔ حضرت عثمان بن حنیف رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے فرمانے پر ایک صاحب نے دور عثمانی میں یہی عمل کیا تو ان کا مقصد بھی پورا ہو گی وہی طریقہ اس جگہ ہے کہ دور رکعت پڑھ کر سیدنا حضور غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے توسل کیا جائے تو اللہ تعالیٰ کے فضل و کرم سے حاجت بر آتی ہے۔

دوسری بات یہ ہے کہ صلوٰۃ غوشہ کا طریقہ خود سیدنا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان فرمایا ہے جسے علامہ علی بن یوسف اللهم اشطنونی پھر علامہ محمد بن سیفی التازی الحنفی (م ۹۶۲ھ) پھر حضرت ملا علی قاری<sup>۱</sup> اور شیخ محقق شاہ عبدالحق محدث دہلوی<sup>۲</sup> نے روایت کیا۔

<sup>۱</sup> محمد بن سیفی التازی الحنفی علامہ فلان الدویبی (مصطفیٰ البالی: مصر) ص ۲۶  
ج علی بن سلطان محمد القاری علامہ نزہۃ الطافی القاتری اردو ترجمہ (سکنی دارالاشرافت: فیصل آباد) ص ۹۷  
ج عبدالحق محدث دہلوی شیخ محقق زبدۃ الریار (طبع بکسلنک گینی: ممبئی) ص ۱۰۱

اب اگر کوئی شخص یہ سمجھ دے کہ معاذ اللہ! حضور سید نا غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ من نے شرک کی تعلیم دی ہے تو اس کی مرضی ایکن جہاں تک روایت کا قطع ہے اس میں کوئی شک نہیں ہے اور اسے جھوٹ قرار دینا بھی شخص سینہ زوری ہے۔

امام احمد رضا فاضل برلنی حضرت علام فطہنی کے بارے میں فرماتے ہیں:

”یہ امام ابو الحسن نور الدین علی مصنف ”بہجۃ الاسرار شریف“ اعظم علماء و ائمہ قرأت و اکابر اولیاء و سادات طریقت سے ہیں، حضور غوث المیتین رضی اللہ تعالیٰ عنہ تک صرف دو واسطے رکھتے ہیں، امام اجل حضرت ابو صالح نصر قدس سرہ سے فیض حاصل کیا، انہوں نے اپنے والد ماجد حضرت ابو بکر تاج الدین عبدالرزاق نور اللہ مرتدہ سے انہوں نے اپنے والد ماجد حضور پر نور سید السادات غوث اعظم رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے۔

شیخ محقق رحمہ اللہ تعالیٰ ”زہدۃ الآثار شریف“ میں فرماتے ہیں:

”یہ کتاب ”بہجۃ الاسرار“ کتاب عظیم و شریف و مشہور ہے اور اس کے مصنف علمائے قرأت سے عام معروف و مشہور اور ان کے احوال شریفہ کتابوں میں ذکر و مسطور:“

امام شیخ الدین ذہبی علم حدیث و اسماء الرجال میں جن کی جلالت شان عالم آئی کاراں جناب کی مجلس درس میں حاضر ہوئے اور اپنی کتاب ”طبقات المقرنین“ میں ان کے مارک لکھئے امام محمد بن محمد بن جزری مصنف ”حسن حسین“ اس جناب کے سلسلہ تلامذہ میں سے ہیں انہوں نے یہ کتاب مستطاب ”بہجۃ الاسرار شریف“ اپنے شیخ سے پڑھی اور اس کی سند اجازت حاصل کی۔<sup>1</sup>

<sup>1</sup> احمد برلنی اعلیٰ حضرت امام: انوار الانجیاہ (کتب نور سید رضویہ گورنال) ص ۱۵

انور شاہ کشمیری (دیوبندی) کہتے ہیں:

”اسی طرح فطہنوفی نے نقل کیا ہے اور محمد شین نے ان کی توثیق کی ہے۔“ ۱

اللہ تعالیٰ کے مقبول اور محبوب بندوں کو وسیلہ بنانے اور ان سے استعانت کا یہ وہ عقیدہ ہے جو حضور نبی اکر صلی اللہ علیہ وسلم کے زمانہ مبارک سے آج تک جمیور امت اور ائمہ اسلام کے نزدیک مقبول اور معمول چلا آیا ہے، یہی عقیدہ امام احمد رضا بریلوی قدس سرہ کا ہے، انہوں نے اپنی تصنیف میں دنیا یہ اسلام کے مسلم اور مستند علماء کے ارشادات اور قرآن و حدیث کے حوالے سے ایسے معتقدات کو پیش کیا ہے۔

خالقین یہ تاریخیں کی کوشش کرتے ہیں کہ یہ عقیدہ بریلویوں کے خصوصی عقائد میں سے ہے اور اسی آڑ میں وہ اپے فتوے جاری کر دیتے ہیں انتہا پسندی اور فرقہ وارانہ ذہنیت کا یہ عالم ہے کہ شدید سے شدید زبان استعمال کرنے کے باوجود ان کا دل خندانیں ہوتا ہے۔ مثلاً کہا جاتا ہے

”بریلویوں کے اقیازی عقائد وہی ہیں جو دین کے نام پر بہت پرستوں ایسا نہیں کہ یہودیوں اور مشرکوں سے مسلمانوں کی طرف منتقل ہونے ہیں، انہوں نے اسلام اور ملت خفیہ کے مجددین نے ان عقائد کے خلاف جہاد کیا، ان میں سے کچھ دور جاہلیت میں موجود تھے، ان کے خلاف قرآن اور حامل قرآن نے جہاد کیا۔

وہ عقائد کیا تھے؟ غیر اللہ سے استعانت وغیرہ، (ملکھا) ۲۷

اب آپ ہی انصاف کریں کہ سلف صالحین کا تسلسل حق پر ہے یا یہ خصوص فرقہ ۔

وصلی اللہ تعالیٰ علیٰ حبیبہ محمد و علیٰ آلہ واصحابہ اجمعین

۶۶ احسان الحی علیہی الرحمۃ ص

# قرآن

# ایک مکمل ضا بطیہ حیات

مُصَنَّفُ

پروفیسر فضل الہی رشک

# مَكْتَبَةِ جَمَالِ كَرَم

9. مرکز الاولیں (ستہوں) دکن بار مارکیٹ - لامود فرن: 7324948





دعا میں ایک میں ایک اختیار  
صحابہ کرام کا  
اسلوپ دعویٰ و تسلیع  
پروفیسر محمد اکرم شاہ  
بیان مہمان

عقیدہ حیاتِ مسیح

اول  
قدۃ مرزا تیت

مفتون  
کاف الدین سریہ اہلسنت  
علامہ لانا محمد ہرالدین علیہ

مکتبہ جمال کمر

و۔ مرکز الادیس اسٹاپ ڈبی مارکیٹ۔ لاہور فون: 7324948



مکتبہ جمال ہنر فری  
و۔ مرکز الادیس ڈبی مارکیٹ

امان افزون

حکایاتِ الولیاء

عائمه مولانا مخدوم انصاری فوشی یاہی

بسم اللہ الرحمن الرحيم

اسلام

تیرادیس ہے

کھدروں کام مصلحہ بھدی ایسے

سیدنا اکرم شاہ



# مکتبہ جمال کرم

9. مرکز الاویس (ستہ بُون) دربار مارکیٹ۔ لاہور فرن: 7324948

